





### సదాశివ సమారంభాం









# ಕంకరాచార్య మధ్యమాం



























# అస్మదాచార్య పర్యంతాం















గురు రమణ మహర్షి









గురు విద్యాప్రకాశానందగిరి



### **వందే గురుపరంపరాం**..







"ఉచిత గురుకుల విద్య ఫౌండేషన్" ద్వారా విలువలు, నైపుణ్యాలతో కూడిన విద్య ఉచితంగా + సులభంగా + ఆకర్వణీయంగా + <mark>నాణ్యతతో</mark> కూడి అందించే సేవా కార్యక్రమంలో బాగంగా ఈ పుస్తకాన్ని <mark>స్ర్మిబ్డ్ వెబ్ సైట్</mark> నుంచి సేకరించి అందిస్తున్నాము. ఇందుకు మేము వారికి కృతజ్ఞత తెలియచేసుకుంటున్నాము.

సాయి రామ్ వాలి సేవల విస్తరణలో బాగంగా ఈ ఫౌండేషన్ స్థాపించబడినది. దీనిద్వారానే అన్ని సేవలు అందించబడును. ఇటువంటి పుస్తకాలు మీరు వ్రాసినట్లయితే (లేక) సేకలిస్తే మాకు తెలియచేయండి. మేము ప్రతి విద్యార్ధికి ఉచితంగా అందేలా చేస్తాము, తద్వారా ఉన్నత విలువలు, నైపుణ్యాలు కలిగిన విద్యార్ధులను మన దేశానికి అందించవచ్చు. మాతో కలిసి నవ భారత నిర్మాణ కార్యక్రమంలో పనిచేయుటకు, భాగస్వామ్యం అగుటకు ఆసక్తి ఉంటే సంప్రదించగలరు.

ఈ గ్రంధాలను ఉచితంగా ఆన్ లైన్ లో చదువుటకు, బిగుమతి(డౌన్లోడ్) చేసుకొనుటకు గల మార్గాలు:

- 1) ស្ងៃស្គី ವాಲ ವెబ్ సైట్: https://www.scribd.com
- 2) ఉచిత గురుకుల విద్య ఫౌండేషన్ వెబ్ సైట్ : www.freegurukul.org
- 3) సాయి రామ్ వెబ్ సైట్ : https://sites.google.com/site/sairealattitudemanagement
- 4) మొబైల్ ఆప్: Free Gurukul

గమనిక: భక్తి,జ్ఞాన,ధర్మ ప్రచారార్ధం ఉచితంగా eBook రూపంలో స్క్రిబ్డ్ వాలి సహాయంతో ఇవ్వడం జలిగింది. ఇది లాభార్జన దృష్టిలేని ఉచిత సేవ. ఈ సేవలో అంతర్జాలంలోని(ఇంటర్నెట్) లైసెన్సు / కాపీరైటు అభ్యంతరాలు లేనివి అనుకొన్న పుస్తకాలను గ్రహించటం జలిగినది. అనుకోకుండా ఏవైనా అభ్యంతరకరమైనవి ఉన్నచో మాకు తెలుప మనవి, వాటిని తొలగించగలము అని మనవి చేసుకొంటున్నాము.

Facebook: www.facebook.com/freegurukul Helpline: 9042020123

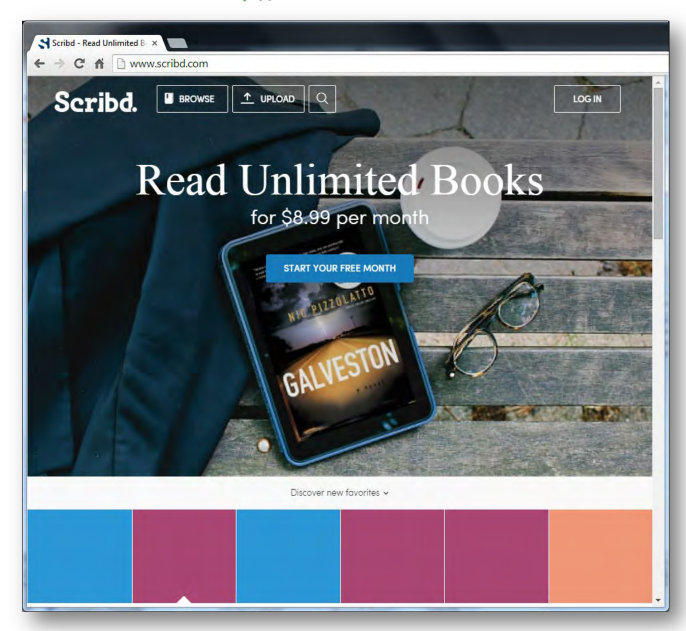
" మన లక్ష్యం: విలువలు, నైపుణ్యాలతో కూడిన విద్య అనేబి ఉచితంగా + సులభంగా + ఆకర్పణీయంగా + నాణ్యతతో కూడి అందలికి అందించబడాలి "

ఉచిత గురుకుల విద్య ఫౌండేషన్ — Free Gurukul Education Foundation

సర్యం పరమాత్మ పాద సమర్పణమస్తు

### స్కిబ్డ్ వారి పెబ్ సైట్:

### http://www.scribd.com



# అతి విశిష్టం ఈ దానం!

"దానాలలోకెల్లా ఆధ్యాత్మిక విద్యాదానం చాలా (శేష్ఠమైంది! దాని తరువాతిది లౌకిక జ్వానదానం, ప్రాణదానం, అన్నదానం" అని వ్యాసమహర్షి చెప్పారు.

మన ఆధ్యాత్మిక జ్వానం భారతదేశ హద్దులలో నిలిచి పోకూడదు. లోకమంతటినీ అవరించాలి! ఇలా లోకవ్యాప్తమైన ధర్మప్రచారాన్ని మన పూర్వులు చేశారు. హైందవ వేదాంతం ఎన్నదూ ఈ దేశం దాటి పోలేదని చెప్పేవారూ,

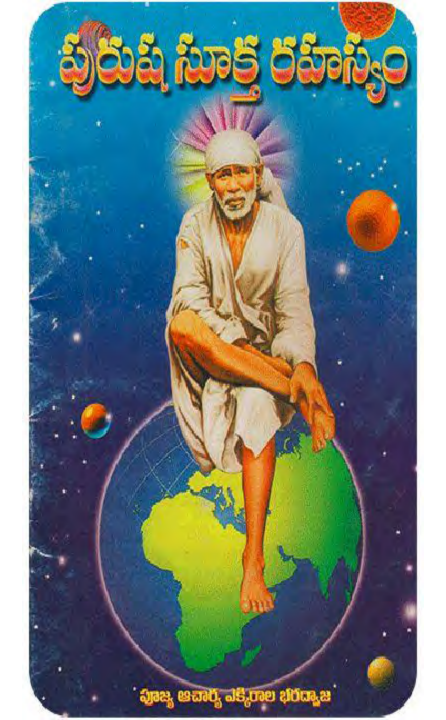
మత్రపచారార్థం తొలిసారిగా, పరదేశాలకు వెళ్ళిన సన్స్మాసిని నేనే అని చెప్పేవారూ, తమ జాతిచరిత్ర నెరుగని వారే! ఇలాంటి సంఘటనలు ఎన్నోసార్లు జరిగాయి. అవసరమైనప్పుడల్లా, భారతీయ ఆధ్యాత్మిక జ్ఞానప్రవాహం వెల్లువలా లోకాన్ని ముంచెత్తుతూ వచ్చింది.

రాజకీయ ప్రచారాన్ని రణగొణధ్వనులతో, యోధులతో సాగించవచ్చు. అగ్నిని కురిపించి, కత్తిని జళిపించి, లౌకిక జ్ఞానాన్నీ, సంఘనిర్మాణ విజ్ఞానాన్నీ విరివిగా ప్రచారం చేయవచ్చు. కానీ ఆధ్యాత్మిక జ్ఞానదానం కళ్ళకు కనిపించకుండా, చెవులకు వినిపించకుండా కురుస్తూ, రోజూ పువ్వుల రాసుల్ని వికసింపజేసే మంచులాగా నిశ్శబ్దంగా జరగవలసి ఉంది. భారతదేశం నిరాడంబరంగా, లోకానికి మళ్ళీ మళ్ళీ చేస్తూ వచ్చిన దానమిదే!

మిత్రులారా! నేను అవలంబించే విధానాన్ని తెలియజేస్తాను వినండి. భారతదేశంలోనూ, ఇతర దేశాల్లోనూ మన పారమార్థిక ధర్మాలను బోధించదానికి తగినవారుగా మన యువకుల్ని తయారు చేయదానికై భారతదేశంలో కొన్ని సంస్థలను నెలకొల్పాలి! ఇప్పుడు మనకు కావలసింది బలిష్టులు, జవసంపన్నులు, ఋజువర్తనులు, ఆత్మ విశ్వాసపరులు అయిన యువకులు. అలాంటి వారు నూరుమంది దొరికినా, బ్రపంచం పూర్తిగా పరివర్తన చెందగలుగుతుంది!!

ఇచ్చాకక్తి తక్కిన శక్తులన్నిటి కన్నా బలవత్తరమైంది. అది సాక్షాత్తూ భగవంతుని దగ్గరి నుండి వచ్చేదే కాబట్టి దాని ముందు తక్కినదంతా లొంగిపోవలసిందే. నిర్మలం, బలిష్ఠం అయిన 'ఇచ్ఛ' (సంకల్పం) సర్వశక్తిమంతమైంది. దానిలో మీకు విశ్వాసం లేదా? ఉంటే మీ మతంలోని మహోన్నత ధర్మాలను బ్రపంచానికి బోధించడానికై కంకణం కట్టుకోండి. బ్రపంచం ఆ ధర్మాల కోసమై ఎదురుచూస్తోంది. అనేక శతాబ్దాలుగా బ్రజలకు క్షుద్రసిద్ధాంతాలు నేర్బదం జరిగింది. వారు వ్యర్థులని బ్రపంచమంతటా బోధలు జరిగాయి. ఎన్నో శతాబ్దాల నుండి వారు ఈ బోధనల వల్ల భయబాంతులై, పశుప్రాయులైపోతున్నారు. తాము ఆత్మస్వరూపులమనే మాటను వినదానికైనా వారెన్నడూ నోచుకోలేదు. "నీచాతినీచుడిలో కూడా అత్మ ఉంది. అది అమృతం, పరమ పవిత్రం, సర్వశక్తిమంతం, సర్వవ్యాపకమైనది" అని వారికి అత్మను గురించి చెప్పండి. వారికి అత్మనిశ్వాసాన్ని బ్రసాదించండి. •

మూలం: శ్రీ రామకృష్ణ ప్రభ - ఫిబ్రవరి 2014



# పురుషసూక్తము -వైజ్ఞానిక దృక్పధము

ఈ జగత్తంతటికీ మూల కారణమైన శక్తి ఒకటున్నది. ఆ శక్తే ఈ జగత్వరూపంలో వ్యక్తమై మనకు అసుభవమవుతున్నది. మనకు అనుభవమవుతున్న ఈ జగత్తు నిజానికి మన ఇంద్రియామభవము మాత్రమే గానీ వాస్తవం కాదని, వాస్తవమైనది ఈ జగత్తు రూపంలో మనకు గొచరమవదానికి కారణమైన శక్తి లేక చైతన్యము మరొకటి పున్నదని మన శాస్త్రాలు చెబుతున్నాయి. ఈ విషయాన్ని మన ధర్మశాస్త్రం ఇలా చెబుతుంది,

> అసీదిదం తమోభూతమ్మపజ్ఞత మలక్షణం ఆస్థతర్క్యమవిజ్ఞేయం ప్రసుప్త మీవ పర్వతణ

(ఈ ప్రపంచము మొట్టమొదట చీకటియై యుందెను. కనుకవే ప్రత్యక్షముగా కానరానిదియు, లక్షణములు లేనిదియు ఊహింపనలవి కానిదియు, శబ్దము చేత గమ్యము కానిదియు ఆయి అంతయూ నిట్రించుచున్నట్లుండెను)

సృష్టికాధారమైన శక్తిని నేటి భౌతికశాస్త్రము పరిశోధనలు ద్వారా నిరూపించింది. మనకు గోచరమయ్యే పదార్ధమంతా సూక్ష్మ కణాలతో చేయబడినదనీ,అవి 'ఎలక్ష్మాన్లు, 'పోటాన్లు', 'న్యూటాన్లు' అను మూడు రకాలుగా వుంటాయని భౌతిక శాస్త్రం చెబుతుంది. ఎలక్ష్మాన్లు ప్రోటాన్లు రెండు రకాల (ధన, బుణ) విద్యుదావేశం కలిగివుంటాయి. (పతిపదార్ధము యిట్టి కణాలతో కూడిన పరమాణువలతో నిండివుంటుంది. (పతిపరమాణువులో కూడా ఈ రెండు రకాల కణాలు అతి

ఒకదానిని ఒకటి అంతర్మితం చేస్తాయి. అప్పుడు పదార్ధమే లేకుండాపోయి 'ధార్మికశక్తి' గా మారిపోతుంది. 'ధార్మికశక్తి' అన్న కొవకు చెందిన కాంతి, వేడి, రేడియో తరంగాలు, ఎక్సెరే మొదలైనవాటి తత్వాన్ని శాస్త్ర దృష్ట్యా పరిశీలించినట్లయితే ఒకే శక్తి తరంగంగాను,

సన్నిహితంగా వుంటాయిగాని ఒక దానితో ఒకటి ఎప్పుడూ కలవవు. కలసినట్లయితే

కణంగాను ప్రవర్తిస్తుందని తెలుస్తుంది. ఆ పరిశోధనలే పరమాణువు కణం గాను తరంగవిశేషంగానూ కూడా ప్రవర్తిస్తుందని ఋజువుచేశాయి. ఈ అతిస్తూక్ష్మమైన NoteThis best contains printing mistakes in the candid source కణాలకి వ్యక్తిగలమైన ఉనికి లేదని భౌతిక శాస్త్రకారులు చెబుతారు. ఆ పద్ధశక్తి తరంగంగాను కణంగాను ప్రవర్తించడం వలన సృష్టిలోని వైవిధ్యానికి కారణమయింది. ఆంటే వైవిధ్యానికి ఆధారం ఒకే తత్వమన్నమాట. అటు ఎల్వ్రాస్ ప్రాటాన్ల వంటి

అతి చిన్నవాటినుంచి అతి పొద్దవైన నక్షత్రోపలదారా అన్నీ ఒకే పదార్థంతో

ఆధునిక భౌతిక శాస్త్రం సృష్టిరహస్యాన్ని అన్వేషించటంలో శక్తి, శక్తి ప్రసార విశేషాల దాకా వచ్చి నిలిచిపోయింది. ఆధునిక శాస్త్రజ్ఞులు పరిశిలించినట్లుకాక యోగులు, ఋషులు, తమ దేహరూపంలో అతి సన్నిహితంగా వారిలో భాగమైయున్న పదార్ధాలను తపస్సుద్వారా గ్రహించి, ఆ పదార్థ రూపంలో వున్న — ఈసృష్టి కంతకు ఆధారమైన మూలశక్తిని దర్శించి, దానియొక్క సహజవైతన్యస్థితిని అనుభవ పూర్వకంగా గుర్తిస్వరు.

చేయబడివున్నాయన్నమాట.

అదేవిధంగా ప్రాణశక్తియే రూపంలో యే కేంద్రంలో పుంటుందో, దానిని ధ్యానిస్తే తనలోని చైతన్యస్థతి యే ఉన్నత కక్ష్యలను పొందుతుందో యోగగ్మాప్తే గ్రంధాలలో చెప్పబడివుంది. అలా సాధనవేస్తే సృష్టిస్థితి లయాలను ఆద్యంత రహితమైన పరిణామాలను పొందుతూ, వాటిని పొందటానికి హేతువుకూడా తానే అవటం ద్వారా ఆ స్టితులకు అతీతము, ఆధారమూ అయిన చైతన్యశక్తే తానేనని స్వామభవస్థితి వరకూ మానవుడు పొందవచ్చునని చెప్పబడివున్నది. తనలోని చైతన్యశక్తే సృష్టిస్థితుల కతీతమైన చైతన్య శక్తిగా గుర్తించటంద్వారా సృష్టిలోని ప్రతిఅణువు తమచేత సింపబడివున్నట్లు అనుభవిస్తారు యోగులు, ఈ సృష్టి అంతటిలో బ్రహ్మాండాల నుండి పరమాణువల వరకూ పున్న అంశాలు

ఏశక్తియొక్క తరంగ సముదాయాలో, ఆ శక్తినే భక్తులు దైవమనీ, జ్ఞానులు ఆత్మఅనీ, శాక్తియులు శక్తి ఆనీ, ఋషులు సత్యమీనీ అంటారు. వార్ స్వబావ భేదాలనుబట్టి వారి భావాలు యీ- వివీధ పాదాలలో వ్యక్తమవుతాయి. ఆదిలో వున్నటువెంటిది చైతన్యశక్తిగనుక దానికి 'ఎఱుక' అన్నది ఒకోపేరు.

అంటే తన ఉనికివి సదా అనుభవిస్తూ, తన ఉనికియొక్క స్పురణను కలిగివుంటుంది. Note:This book contains printing monthless in the cameloit versus ఆ శక్తి చైతన్య మవటం వలన ఉంపాశక్తి కలిగి ఉంటుంది. అంటే ఒకటే అయిన వైతన్యం వివిధ రూపాలు ధరించగల శక్తి కలిగివుండటమన్నమాట. ఎలాగైతె మన మనస్సు ఒక సస్సెవేశాన్ని గ్రహించినపుడు అందులోని దేశకాలాలు, వ్యక్తులు వార్యక్రియలు ఆ మనస్స్ అయి. ఆ కల్పీతరూపాలనుచూచి అనుభవించే శక్తి కలిగి వుంటుందో అదేవిధంగా 'చెతన్యం' ఊహశక్తిని కలిగివుంది నృష్టలోని

వార్క్ యలు ఆ మనోన్న అయి. ఆ కల్పితరూపాలనుచూచి అనుభవించే శక్తి కలిగి పుంటుందో ఆదేవిధంగా 'చైతన్యం' ఊహశక్తిని కలిగివుండి నృష్టలోని వస్తుబాహుళ్యరూపం ధరించింది. అందుకే ఆదిలో ఒక బ్రహ్మ మాత్రమ్షవన్నాడన్, ఆయన తాను వివిధములుగా ఆవ్వాలని తలచాడని, అందువలన బహుధా అయ్యాడనీ ఉపనిపత్తులు చెబుతాయి. ఈ విషయాన్నే మనుధర్మశాస్త్రం ఇలా చెబుతుంది.

> తతన్న్వయంభూర్భగవా నవ్యక్తివ్యంజయన్నిదం మహాభూతాది వృత్తాజా: ప్రాదురాసీత్త మోనడు

(సర్వశక్తి సమన్వితుడై నటువంటి వాడును, యోగాభ్యానముదే నెజుగదగిన వాడును, అడ్డులేని సృష్టి సామర్థ్యము గలవాడు నగు పరమాత్మ తనంతటతానే

ఉద్భవించి, యో మహాభూతాదులను ప్రకాశపరచుచు, ప్రకృతి (పేరకుడైయావిర్భ వించెను.) మన స్వప్ప దేహానికి స్వప్ప జగత్తే వాస్తవమూ భౌతికమూ ఎలా అవుతుందో,

అలాగే ఈ జగత్తైనే భగవంతుని ఊహలో ఆయన ఊహా దేహాలమైన మనకు, ఆయన ఊహా రూపమైన ఈ ప్రపంచము వాస్తవమూ, భౌతికమూ అవుతుంది. అయితే భగవంతుని వైతన్యం నృష్ట్ అనే ఊహాల రూపం ధరించింది కాబట్టి ఈ జగత్తే భగవంతుడా? అదికాక డైవం లేదా? అన్నది ప్రశ్న.

మన మనస్సు ఊహలరూపం ధరించినపుడు మనవైతన్యంలో ఒకభాగం మాత్రమే ఆ ఊహలరూపం ధరించి, ఒకభాగం మాత్రం ఆ ఊహలను ఊహెస్తూ చూడడమనే క్రియతప్ప మరేమీ చేయక 'సాక్రి'గా వుండిపోతుంది. అలాగే భగవంతుడనే మహిచైతన్యంలో కొంతభాగమే సృష్టిరూపం ధరించి, కొంత సాక్షభూతంగావుండి ఈ సృష్టి నంతటినీ చూచి అనుభవిస్వాంటుంది. ఈ విషయం పురుషసూక్తంలో వివరంగా చెప్పబడివుంది.అందుకనే భగవంతుణ్ణి 'సాక్టి' అవీ 'సకలభూత హృదయాంతరస్కుడు. విరూపాక్షుడు' అనీ చెబుతారు. ఈ విషయమే పురుషసూక్తంలో "పాడో స్య విశ్వ భూతాని..." అని చెప్పబడింది. అంటే అతనిలో ఒక భాగం మాత్రమే విశ్వము. భూతములు అయినవి అని అర్థము.

మనకు స్వప్పంలో కనబడే వ్యక్తుల రూపంలోనూ వారి లోపల జయట అంతా మన వైతన్యమే ఎలా వ్యాపించి వుంటుందో సృష్టికర్త కల్పనలమైన మనలోపల బైటా అంతా 'దైవము" లేక ఆది వైతన్యము అలాగే వ్యాపించి వుంటుంది. దానినే వేదం "ఆంతర్బహిశ్చ తత్సర్వం వ్యాప్యనారాయణస్థిత:" అని చెబుతుంది. అంటే సర్వత (లోపల బయట) నారాయణుడే వ్యాపించి వున్నాడని అర్ధము.

ఆదిలో ఒకటే అయిన చైతన్యం తన భావనచేత అనేక రూపాలను ధరించి పొందిన ఆనందాన్నే తాత్కాలికంగా మానపుడు కూడా కొంతవరకూ అభినయము మొదలైన కళలలోగానీ సాహిత్య సృష్టిలోగాని పొందుతున్నాడు. కళలద్వారా దైవసృష్టి (కమాన్ని అందులోని ఆనందాన్ని మచ్చుచూస్తాడు గనుకనే సకల కళలకూ మన పూర్వీకులు ఒక చైవత్వం. అధ్యాత్మిక ప్రయోజనం, దివ్యమైన ఉత్పత్తి వున్నాయని బ్రాశారు. ఆ ప్రయోజనంకోసం ఆకళలను అభ్యసించినట్లయితే అవి దివ్యానుభూతికి దారితీస్తాయి. లేకపోయినట్లయితే అవే అవినీతికీ, అధఃపతనావికీ, తద్వారా జాతి యొక్క పతనానికి దారితీస్తాయి.

తీడంగా ధ్యానిప్పే, ధ్యానింపబడే రూపానికి ధ్యానించే మనకూ ఆధారమైన అడైతన్యం మనకనుభవమై (కమంగా యోగ పరిపూర్ణత (యోగశాడ్ర్ష పరిభాషలో) లభిస్తుంది. అయితే ఆది చైతన్యాన్ని మనం అవిధంగానే వ్యవహరించక 'బ్రహ్మ', 'విష్మవు'

అనీ. ఏమ్ల అంటే 'వ్యాపించినట్టి' అనీ, శివుడంటే 'పరిపూర్ణమనీ' అర్దం అని తెలుసుకోవాలి. ఈ సమగ్ర రూపాన్ని గుర్తుంచుకుంటూ చెదివే స్పోత్రాడులు ఎంతో ఆద్యాత్మిక ఫలితాన్నిచ్చి అసంఖ్యాకమైన విషయాలు తెలుసుకోవడానికి దోహదం చేస్తాయి.

Note: This book contains printing mistakes in the senately verse

. 'శివుడు' అని పిలవడమెందుకు? అనవచ్చు. బ్రహ్మ అంటే 'అంతటా నిండియున్నట్టి

సర్వనా నిండియున్న ఆది చైతన్యం సంకల్పం మాత్రం చేత ఈ చరావర జగనులోని నివిద రూపాలను దరించి. ఆయా రూపాల దారా జరుగుకియలు

జగత్తులోని వివిధ రూపాలను ధరించి, ఆయా రూపాల ద్వారా జరుగుక్రియలు. క్రియలకు కారణము తానే అయివుండి వాటిని చూడడమనే క్రియతప్ప మరేమీ

దేయక సాక్షీభూతంగా కూడా తనే పుండిపుంటుందని తెలుసుకున్నాము.

ఇంకొవిధంగా చెప్పాలంటే సృష్టికి ఆధారమైన బైతన్యం ప్రత్యేకత కలిగిన

వెవిడ స్వాయిలుగా ఏర్పడటంద్వారా వివిధ పదార్థ బాహుళ్యం యేర్పడి ఒకదాని నుండి ఇంకొకటి ఖిన్నమైవుండటానికి కారణమవుతుంది. ఈ విధంగా జరిగిన సృష్టిని, సృష్టికాధారమైన వైతస్యము లేక 'పురుషుని' పురుషసూక్షము వివరంగా వర్షిన్మంది.

సకల జీవరాసుల రూపంలో వ్యాపించి విశ్వమంతటా ఆయనే తిరుగు తున్నాడు గనుక పురుషసూక్తంలో పురుమడు అనేక శిరస్సులు, నేత్రములు, పాదములు కలవాదని చెప్పబడినది.

ఆదిలోని దైతన్యం వివిధ స్వాయిలుగా యేర్పడినప్పుడు వ్యక్తిత్వం కలిగిన

చక్కొక్క స్వెయిని ఒక్కౌక్క దేవతగా పేర్కొన్నారు. ఈ సృష్టిజాలమంతా ఇట్టా ఏర్పడిన వినిధ దేవతలందరూ కలసి సమిష్టిగా నిర్వహించే (ప్రకియే.

స్పష్టికి పూర్వము ఆదిపురుషుని యజ్ఞపశువుగాదేసి ఋమలు యజ్ఞం చేశారని పురుషసూక్షంలో చెప్పబడిపున్నది. అయితే సృష్టికి పూర్వము యజ్ఞము చేశారని చెప్పబడిన ఋషులు ఎక్కడ నుంచి వచ్చారన్నడి [వెళ్ళ]. ఈ జగత్తుయొక్క సృష్టికిముందు జరిగిన దేవతాసృష్టి క్రమములో మొదట పుద్భవించిన బ్రహ్మదేవుడు మొట్టమొదట సనక, సనందన, సనాతన, ననత్కుమారులను ఋమలను సృష్టించి, వారిని సృష్టిచేయుటకు నియమించారని, వారు అందుకు నిరాకరించి జిజ్మానువులై తపస్సులో నిమగ్నులయ్యారనీ భాగవతంలో చెప్పబడినది.

బ్రహ్మదేవుని శరీరంలో నుండి వుద్భవించారని వారు : 1. నారదుడు 2. దక్షుడు 3. వశిష్మడు 4. భృగువు 5. క్రతువు 6. పులహండు 7. పులస్వుడు 8. అంగీరసుడు 9. అత్రి 10. మరీది.

తరువాత బ్రహ్మదేవుడు పదిమంది ఋమలను నృష్టించాడని వారు

అనికూడా బాగవతంలో చెప్పబడింది. దీనినే మనుస్కృతి ఇలా వివరింస్తుంది.

అహం ద్రజాన్స్ట్రిక్స్ స్టుబ్ తపస్తప్పై సుదుశ్వరమ్ పతీవ్ ప్రజానామసృజం మహర్వీనాదితోదశ మరీచి యత్రంగిరసౌ పులస్వ్య పులహం క్రతుమ్ ద్రవేతనం వశిష్టంద భృగుం నారదమేవద

ఈ ఋషులంతా సమిష్టిగాకలసి సృష్టికార్యం కోసం చేసిన ప్రక్రియనే పురుష యజ్జంగా పురుషసూక్తంలో చెప్పబడింది. ఆదిశక్తి నుండి ఉత్పన్నమైన సృజనాత్మకశక్తి స్థాయిలే ఈ ఋషులు. తదనంతరం జరిగిన సృష్టంతా వాటి సామూహిక క్రియ.

ఈ పురుషుడ్ దేహం నుండే ఇతర దేవతలు భూమి, సూర్యుడు గ్రహాలు

మొదలైనవన్నీ వుద్భవించడం, క్రమంగా స్థావరజంగమాలైన ప్రాణి సమూహాలు ఆ తరువాత బ్రాహ్మణ, క్షత్రియ, వైశ్య, ఖాదులను నాలుగు వర్గాలుగా మానవులు ఉద్భవించడాన్ని పురుషమాక్షం వివరంగా తెలుపుతుంది. ఈ బ్రాహ్మణ, క్షత్రియ, వైశ్య, జూదులను చాతుర్వర్ల్య వ్యవస్థ ఏర్పడటం గురించి మనుప్పుతిలో గూడా వివరించబడివుంది.

'యంతుకర్మాజీ యస్నిన్ సన్యయజ్న, ప్రథమం ప్రభు:

సతదేవం స్వంభేజే సృజ్యమాన: పున: పున:" అందే బ్రాహ్యణ, క్షత్రియ, వైశ్య, కూడులను నాలుగు జాతులు సృష్టించబడి యేజాతికి యేగుణము నియమించబడిందో తరువాత గూడా ఆయా జాతులు ఆ గుణాలనే పాందాయని అర్థము.

అట్లాగే శరీరంలోని వివిధ భాగాలకు గల ప్రాధాన్యత, స్వభావాలనుబట్టి, 'పురుమని' వివిధ భాగాలనుండి వివిధ వర్శాలవారుద్భవించినట్లు పురుషసూక్తంలో చెప్పబడింది. ("బ్రాహ్మణో 2. స్వముఖ మాసీత్, బాహూరాజన్య: కృత: ఉరూ తదస్య యమ్రెశ్య: పద్వ్యాంత్మాడో అజాయత") దీనినే మనుస్పుతిలో ఇట్లు చెప్పబడి వుంది. Note:This book contains printing mistakes in the seaskit verse.

"లోకానాంతు వివృధ్యర్థం ముఖబాహూరు పాదత: బాహ్మణం క్షత్రియం వైశ్యం శూద్రంచ నిరవర్తయాత్"

దేవతలు, ఋషులు నమిష్టిగా నిర్వహించే నృష్టి జ్రియనే యజ్ఞంగా పురుషసూక్తం చెలుతుంది. ఈస్మష్టి అనే జగత్కీడలో ఒక్కొక్క దేవత ఒక్కొక్క పాత్రను ధరిస్తుంది గనుక వృష్టికి ధర్మము మూలమని చెప్పబడింది. ఈజగ్రత్కీడ అనే యజ్ధాన్ననుసరించి నడవడానికి, అట్టి జ్ఞానాన్ని పొందటానికి కావలసిన జీవిత విధానాన్ని మానవ ధర్మమన్నారు. భగవడ్డీతలో స్వధర్మమనే యజ్ఞ వ్యవస్థ గురించి చెప్పబడింది. ఎవడి స్వదర్మమేదో దానినే నీత్య యజ్ఞమని స్వధర్మాదరణమువల్ల నిత్యం యజ్ఞకర్మ జరుగుతుందనీ, దానివల్ల జీవులకు కర్మబంధ విముక్తికళిగి ంహికాముప్మికములు నెరవేరతాయనీ, ఈ స్వధర్మమనే యజ్ఞవ్యవస్థ వివిధ కులాల ననుసరించి వారు ఆచరించటానికి బ్రహ్మచే సృష్టింప బడిందనీ భగవర్గీత చెబుతుంది. యీ వర్ణధర్మం గూడా ఆయా జీవుల సహజగుణాలనూ తదనుశృతమైన కర్మభేదాల వలన సహజంగా ఈ స్లకృతిలోనే స్రవర్తిల్పతుందనీ భగవర్డీతలో భగవంతుడిలా ವಾಬುಕ್ಕಾರು :

### "చాతుర్వర్హం మయా సృష్టం గుణకర్త విభాగశః"

అయా జీవుల బ్రక్పతి సిద్ధమైన గుణాలననుసరించి కర్మలననుసరించి

ప్రకృతిలోనే నాల్కు విధాలేర్పడ్డాయని ఆర్టం. సృష్ట్యాదిలో ఆయా ధర్మాలుగల లివులుత్పన్నం కావడానికి కారణం క్రిందటి ప్రళయానికి ముందు ఆయా జీవులు చేసిన కర్మల ప్రభావంచేత ఆయా సంస్కారాలను పొంది, దానిననుసరించి ఇప్పటి స్పష్టిలో ఆయారీతుల ఉత్పన్న మవుతాయి.

అంబే ధర్మాన్నననుసరించడం ద్వారా మానవుడు యీ సృష్టి అంతటికీ ఆధారమైన చైతన్యాన్ని అనుభవంద్వారా తనలోని 'నేను' గా గుక్తించి, సృష్టినుంచి ాను వేరనే బ్రాంతిని రూపుమాపడమే శాంతి ఆనందాలకు మార్గమనీ మన పూర్వ ఋషులు దర్పించారు.

మనలో ఈజ్ఞానాన్ని మేల్కొల్పడానికి అనువైన ఆనేక దేవతామూర్తులను తత్పరబంధమైన మనలోని బైతనా<sub>గ్</sub>న్మి (పేరిపించగల ఏవిధ న్వరాలు కలిగిన Note:This book <u>omains primiling nistakes in the sanskult verses</u> వేదమంత్రాలను వివిధ స్థభావాలు కలిగిన పదార్ధాలతో యుజ్ఞం చేస్, దానిద్వారా

మనలోని చైతన్మకక్ష్యను వృద్ధి చేసుకొని, అనుభవపూర్వకంగా సృష్టితో తదాత్మ్మాన్ని పొందడమే యజ్ఞుయొక్క పరమాపథి.

ఈ సృష్టిలంతా ఒకే యజ్జం అయినా సులభంగా అవగాహన కావడానికి మానపుడు ఆ యజ్ఞాన్ని వివిధ కక్ష్యలలో చూస్తాడు. సృష్ట్యాధిలోని ఒకేశక్తి పంచభూతాలుగా సృష్టిఅయి, తిరిగి పరస్పర కలయికల వలన స్మాల భూతాలుగా అవటాన్ని 'సెంచీకరణవిద్య' వివరిస్తుంది. ఇది ఒక కక్ష్యకు చెందిన యజ్ఞం.

సూర్యాది గ్రహాల కదలికలవలన ఎర్పడిన కాలము, కాలగమనమువలన ఏర్పడిన దివారాత్ర సహీతమైన కాలచక్రము మరొక యజ్ఞకక్ష్య, సప్తగ్రహాల పరిధిలోని ఈ సంవత్సరాత్మకమైన యజ్ఞము పురుషసూక్తంలో 'సప్పెస్యాసన్ పరిధయః' అని చెప్పబడినది. ఈకాల స్వరూపమగు యజ్ఞముయొక్క స్వరూపాలే ఇరువధి యేడు నక్షతములు ("నక్షతాణిరూపమ్") దీనినే ఆకాశములో విస్తరింపజేసిన యజ్ఞము ("దేవాయద్యజ్ఞం తన్వానా") అని చెప్పబడినది. పంచభూతాలతో నిర్మింపబడినా సృష్టిఅంతా సృష్టింపబడి లయం చెందటం

మరొక యజ్ఞకక్వ. డీనిలో అహ్మాండాల స్పష్టి లయాలు వెప్పబడతాయి. ఒక జీవి రూపుధరించి, జీవించి, అయించడం మరొక యజ్ఞం. జీవులు ప్రకృతితో సమన్వయపడిన జీవిత నీర్వహణ ఒక యజ్ఞకక్ష్మ.

ఈ విధంగా ఏర్పడిన వ్యక్తి జ్ఞానేంద్రియాలతో చేసేదొక యజ్ఞకక్ష్య పంచకర్మెంద్రియాలతో, సప్త ధాతువులతోవున్న శరీరంలో జరిగేది వేరొక యజ్ఞకక్ష్య.

అలాగా సామాజిక జీవితం ఒక యజ్ఞం. శరీరంలోలాగే సమాజంలో కూడా

వివిధ పనులు నిర్వహించే వ్యక్తులు వివిధ మనఃప్రవృత్తులు గలవారిగా జన్మిస్తారు. సమాజమంతా ఒక శరీరంగా, అందులోని వివిధ స్రవృత్తులు గలవారంతా ఆ శరీరంలోని అంగాలలాగ సమిష్టి శ్రేయస్సుకోసం కలసి ఎలా పవిచేయాలో సూచించే నిమిత్తమే పురుషసూక్తంలో యజ్ఞపురుషుడి వివిధ శరీరభాగాల నుండి వివిధ

သံတူမသက်မရွှဲ၍ မယာဂိယ္က သိသျှစဖိုဝပါ. Note: This book contains printing mistakes in the senskrit verses

ఇలాగే భగవద్గీతలో వివిధ యజ్జాలను గురించి చెప్పబడినది ఎవరు యోగమనే అగ్సహ్మాతమును ప్రారంభించి. గురూపదేశమనే మంత్రాగ్నిలో మనస్సుతోబాటు అజ్వాన్ని గూడా ఆహుత్ నిస్తారో అట్టివారు యోగయజ్జాన్ని ఆచరించి తద్వారా ఆత్మసుఖాన్ని పొందగలరని చెప్పబడింది. ఇంకా యితర యజ్వాలను భగవద్దీత ఇలా వివరిస్తుంది.

ఇంద్రారి దేవతలను ప్రసన్నం చేసుకోవదానికి చేసేయజ్మాన్ని "దేవయజ్ఞం" అంటారు. జూనమువలన (బహ్మమనే జ్యేయము ప్రాప్తించే యజ్హాన్ని జ్వానయజ్ఞమంటారు. ఈ జ్వానయజ్ఞం ముందు జడయజ్ఞలన్నీ విస్తేజములైపోయి తుచ్చమైన వౌతాయి.

కొందరు శబ్దలనే హోమము చేస్తారు. దీనినే వాగ్యజ్ఞమని అంటారు. వేదాలలో చెప్పబడిన ద్రవ్య యజ్ఞము, తపో యజ్ఞము యోగ యజ్ఞములను ఆచరిస్తారు. జడ యజ్జములు కానీ యజ్ఞాలనాచరించు వారందరూ మోక్షాన్సి కోరతారని చెప్పబడింది.

జన్మించిన మానపుడు అటు బ్రహ్మాండాల ఉత్పత్తినుంచి యిటు పిండో తృత్తిదాకా ఒకే యజ్జ స్వరూపమని జ్మాన యజ్ఞులద్వారా గుర్తించడమే పరమావధి. ఈ జ్ఞానాన్ని అనుభవపూర్వకంగా గుర్తించినవాడే శ్రీ.కృష్ణుడంతటి యజ్ఞ పురుషుడౌతాడు.

అయితే అందరు వ్యక్తులూ ఈ సమగ్ర యజ్ఞ అవగాహన పొందగలుగుతారా అనవచ్చు. అంతశ్రద్ధ పట్టుదల గల కొందరు ఋషులే యజ్వంద్వారా పరిపూర్ణతను పొందగలవారు. సత్యద్రప్పలైన ఋషులు పకల జగత్తునూ భగవత్వ్వరూపంగా గుర్తించి అందులో వారుకూడా ఈ సృష్టియజ్ఞం నిర్వహించడానికి కల్పించబడ్డామని గుర్తించి, మానవుల రూపంలో వున్న దైవటీతి కోసం సామాన్య మానవులకుకూడా ఇహికముష్మిక సుఖ (శేయస్సులను ప్రాప్తింపజేసే జీవిత పంధాను నిర్మించారు. ఈసృష్టిక్రమాన్ని ప్రకృతి పరిణామాన్ననుసరించి నడిపించే చైతవ్యశక్తే ఋషులు. వీరు ఈ సృష్టి తన

ఇలాగ ఈ జగుత్తులోని సకల జీవరాసులు వాటి సృష్టి స్టేతి లయాలు. జీవపదార్థాలు, వాటి ప్రక్రియలు ఇవన్నీ ఒక క్రమమార్గంలో జరగడానికి కేవలం Note This book complete writing metables to the similarity was se

క్రమాన్ని తప్పి అనందర్భమైన మార్పులకు గురికాకుండా క్రమ మార్గాన్ననుసరించి

నడపడానికి ఆధారమైనవారు.

యాంత్రికమైన రసాయనిక ప్రక్రియల వలన, జడమైన అణువుల కూర్పులనలన మాత్రమే వీలుకాదనీ, దీనికంతటికీ అతీతమైన, సైన్చుకండని ఒకశక్తి కారణమనీ నేటి రసాయనిక శాస్త్రజ్ఞలు కనుగొన్నారు.

పందామ్మిదవ శతాబ్దంలో జరిగిన జీవపదార్హ ప్రక్రియలను గూర్చిన పరిశోధనలవలన జడపదార్ధానికి సంబంధించిన స్రక్సతి సూత్రాలే జీవపదార్ధానికి గూడా అన్వయిస్తాయన్న భావం శాస్త్రీయ రంగంలో బలపడింది.

ప్రాధమిక కణాలమధ్య జరిగే ఆకర్షాణ. వికర్షణ మొదలైన యాంత్రిక ప్రక్రియలే అన్ని జీవ ప్రక్రియలకూ ఆధారమని, ఇరవయ్యవ శతాబ్దపు భౌతికశాస్త్రజ్ఞుల సిద్ధాంతాల సమీకరణల సహాయంతో జీవపధార్థకత ప్రక్రియలను వివరించవచ్చని తలచారు. జీవదేహాలలో లభించే యూరియాను శాస్త్రజ్ఞులు ప్రయోగశాలలో కృత్రిమంగా తయారు చేయడంవలన అటుతర్వాత డార్విన్ పిద్వాంతాన్ని నిర్వచించినపిదప జీవం జదపదార్థజనీతమన్న భావం ధృవపడింది, జీవకణాలలోని రసాయనిక పదార్థాలు కర్సనము, ఉదజని, నత్రజని మొదలైన మూలకాల పరమాణువుల కూర్పుఅని గమనించి జీవపదార్థవాన్ని స్థుయోగశాలలో సృష్టించనచ్చని కాస్త్రజ్ఞులు తలుస్తున్నారు. కానీ ఈ భావం నరైనది కాదనీ, శాస్త్రజ్ఞులు జీవ ప్రక్రియలో ఉత్పన్నమయ్యే

పరమాణు కూటములను మాత్రం కనుగొన్నారు గానీ అట్టి కూటముల పలన జీవశక్తి ఏర్పడుతుందని తలచడం పారపాటని 'డి. సింగ్' మరియు 'థామ్సన్' అను శాస్త్రజ్ఞులు తలుస్తున్నారు. ఏకకణ జీవులలో పెద్దఎత్తున జరిగే ప్రక్రియలన్నీ కూడా ఎలా నిర్వహించ

బడుతున్నాయో మనకు సంపూర్ణంగా తెలియదు. అనేక కణజీవుల సంగతి చెప్పవసరంలేదు. సుమారు 1100 అమీనో ఆమ్దాలతో చేయబడిన ఎంజైముల చర్యలపలే ఆర్థంకాలేదు. జీవపదార్థం జడపదార్థ కణాలమధ్య పనిచేసే యాంత్రిక ప్రత్యికియల ఫలితమేనన్నది అంధవిశ్వాసం మాత్రమే. జీవకజాలలో వుండే విటమిన్లు, ప్రాటీన్లు మొదలైన రసాయనిక పదార్జాలను శాస్త్రజ్ఞులు తయారు చేయగలిగారుగాని నేటి పరిశోధనలన్నీ జీవ తత్వాన్నర్గం చేసుకోవడానికి చాలనని శాష్ట్రజ్ఞులు నిరూపించారు. వాబుల్ బహుమతి గ్రహీత, శాస్త్రజ్ఞుడు అయిన సెంట్గ్యోర్టీ((Szent Gyorgi) සහ මරේවරා.

"జీప రహస్యాన్నన్వేషించడంలో నా పరిశోధన జీపమేలేని వరమాణువుల, ఎల్మక్రైన్లవరకూ పచ్చి నిలిచిపోయింది. మధ్యలో ఎక్కడో 'జీపము' నాపట్టు తప్పెంచుకొన్నది. కనుక వృద్ధాప్యంలో నా అభిప్రాయాలనుపసంహరించు కోవలసి పస్తున్నది." (Biology Today) అణువుల పరమాణువులు నిర్దీసములు. DNA

అణువుగానీ అట్టి అణువుల సమూహంగానీ జీవం కాజాలదు.

రసాయనిక పరిణామ సిద్భాంతం మూడు ప్రాతిపదికలపై ఆధారపడి పుంటుంది:

- మొట్టమొదట వాతావరణంలో ఆమ్లజని తక్కువగా పుండేది.
- ఇట్టి వాతావరణంలో అమినో ఆమ్లములు మొదలైన ప్రాధమిక అణువుల కూర్పులు ఆబ్జ్రావైలెట్ (Ultra Violet) ధార్మిక శక్తి మొదలైన ప్రభావాల పలన జరిగాయి.
- పిటినుంచి కాల్కమేణ జీవపదార్ధంలో ముఖ్యాంశాలేర్పడి చివరకు జీవపదార్గమేర్పడింది.

ఈ ప్రాతిపదికలను గూర్చిన స్వల్ప ప్రస్తావన ఇక్కడ అవసరం. సృష్ట్యాదిలో

మిథేన్ అమ్మోనియా, నీటిఆవీరి, హైడ్రోజన్, నల్ఫైడ్ వంటి పదార్థాలతో వాతావరణమంతా చేయబడివున్నదనీ ఆ వాతావరణం ప్రధానంగా క్షయకరమనీ 'ఓపారిన్' (Oparian) అను రష్యన్ శాస్ట్రజ్ఞుడు ప్రతిపాదించారు. వీరి అఖిప్రాయం నిరాధారమని భూగర్భ శాస్త్రజ్ఞులు, భూభౌతిక శాస్త్రజ్ఞులు (Geophysicist), జీవ రసాయనిక శాస్త్రజ్ఞులు, ఎబల్సన్ (Abelson), డేవిడ్సన్ (Davidson), టింక్మవస్ (Brinkman), వంటివారు శాస్త్రీయంగా నిరూపించారు.

అలాగే జీవకణాల ప్రాథమిక దశలను గూర్చి 'ఒపారిన్', 'ఫాక్స్' అను శాస్ట్రజ్ఞులు వేసిన అంచనాలు నిరాధారమని 'జోంగ్' పంటి శాస్త్రజ్ఞులు నిరూపించారు. అలాగే మూడవ ప్రాతిపదికకూడా ఊహజనితమేనవి నిరూపించబడింది.

స్వతంతంగా జీవించగల అతి సూక్ష్మమైన 'బాక్టీరియా' లో జరుగు జీవప్రక్రియలలో బృహత్తరము, జటిలము, అయిన కూర్పు కలిగిన కొన్నివేల ప్రోటీస్ అణువులుంటాయనీ, ఒక్కొక్క దానిలో 300 అమినో ఆమ్ల కూర్పులుంటాయనీ, శాన్ర్షజ్ఞులు కనుగొన్నారు. ఇట్టి క్లిష్టమైన జీవపదార్ధం ప్రకృతిలో కాకతాళీయంగా ఏర్పవేదేనని తలవడం దున్నాహనమే. అనేకములు పరస్పర ఆధారములు అయిన జీవకణాంకాలన్నీ సక్రమంగా పనిచేయటమనేది అట్టి అంకాలు సరైన ప్రమాణంలో ఏర్పడటంపై ఆధారపడుతుంది. ఇట్టి వ్యవస్థ మొట్టమొదట ఎలా ఏర్పడిందన్నదే సమస్య. 'ఇన్సులిన్' వంటి అతి సూక్ష్మమైన అణువు దానికై అదే ఏర్పడటానికి కోటానుకోట్ల సంపత్సరాలలో ఒక్క అవకాశం కూడా లేదనీ 'డి. సింగ్ థాప్పుస్' అను కాట్రవేత్తలు గణిత కాట్రప్రకారం గటించి నిరూపించారు. కనుక సృష్టిలో కాలగతిన కాకతాళియంగా వాటికై అవే జీవకణాలేర్చడే అవకాశం లేదు. మన కంతుపట్టని పేరొక శక్తిదో అందుకు కారణమై యుండాలి. అందుకే ఫైంచి భౌతిక శాట్రవేత్త 'డీట్రోగ్లీ' (De Broglie)యిలా అంటారు;

"జీవ ప్రక్రియను 19,20 శతాబ్దాలకు చెందిన అసమగ్ర రసాయనిక భౌతిక సిద్ధాంతాల రృష్ట్యా నిర్వచించడం తొందరపాటే కాగలదు". అణువులు ఉద్దేశ్యము, లక్ష్మము అనే ధర్మాలు లేని జడాలు. కాని మనం జీవితానికి విలువనిస్తాము. సొటి జీవులపట్ల, వ్యక్తుల పట్ల (పేమాభిమానాలుంటాయి. ఇట్టి లక్ష్యం, అవగాహన లేకుండా జీవితపు విలువలే వుండజాలవు. కాని జీవము కేవలం రసాయనిక ప్రక్రియేనని చేస్పే ఆధునిక శాస్త్రం జీవధర్మాలైన ఈ విలువలను

అణువుల మధ్య పనిచేసే ఆకర్షణ వికర్షణ సమగ్రరూపమే అయిన మానపుడు సుఖదు:ఖాల గురించి చింతించడ మేమెటి? నైతిక విలువలను గురించి అలోచించడమేమిటి? విద్యాసంస్థల నేర్పరచడం ఎందుకు అతడికవసరంకావాలి? వివిధ రంగాలలో శాస్త్రజ్ఞులు పరిశోధించడం, తెలుసుకోవడానికి (ప్రయత్నించడం, చర్చించడం, ప్రయోగాలు చేయడం ఇవన్నీ ఎందుకు? మానవజాతి జడమైన అణువుల నముదాయం మాత్రమే అయితే ఇట్ట్ పనులెలా సాధ్యం? కాని శాన్రజ్ఞులు జీవపదార్థమలానే యేర్పడిందని తెలుస్తున్నారు. నిజానికి జీవకణం గురించి సంపూర్ణ విజ్ఞానం కూడా మనకు లభించలేదు. ఒక జీవకణంలో మమారు 200 టిలియన్ల

వివరించలేదు. కాని అవి మననిత్యాసుభవం.

అణువులున్నాయన్నీ, అందులో ప్రతిఒక్కటి కొన్ని వేల ప్రత్యేకియలను వెంటుకవాసి

ఆ ప్రక్రియలను తారుమారుచేసే విధంగా అవి పనిచేసే అవకాశమున్నా అలా చెయ్యక నియమబద్ధంగా పనిచేస్తాయి!

ఇలాగ జీవకణం ఒక ప్రత్యేకమైన పద్ధతిగల ప్రత్యికీయలను మాత్రమే కొనసాగించేలా చూచేదేమిటి? అణువుల స్థాయిలోకూడా ఇలాగ సదేతనమైన క్రియలను నడిపించగల రసాయనిక స్పూతాలేమిటి? వీటిని వివరించగల తరంగ సమీకరణాలేని? ఆ సిద్ధాంతాన్ని (పయోగాత్మకంగా నిరూపించనిదే అణుక్రమ పరిబామ సిద్ధాంతం నిజమని ఎలాతలచడం, DNA మొదలుగాగల ఆణువులన్నీ జీవశక్తి ఆదేశించిన ప్రకారమే పనిచేయగల పరికరాలు మాత్రమే. అవే జీవమనదానికి వీలులేదు. అంతేకాదు, ఒక్కొక్కప్పుడు చిత్రమైన మానసిక క్రియలు అకారణంగా జరుగుతుంటాయి. ప్రఖ్యాత సంగీతకారుడు 'మొజర్ట్' (Mozart) ఇలా అంటారు. "నామనస్సు బాగున్నప్పుడు కోరినకెంటనే ఎన్నో యోచనలు వస్తాయి. అనెలా ఎక్కడనుంచి వస్తాయి........ ఒక కళాఖండం పూర్తి కాగానే దానికి సంబంధించినది యింకొకటి వస్తుంది. కానీ సరిగా మిగిలిన వాటికంతటికీ సరిపోయేదే వస్తుంది..... అపుడు నాఆత్మ ఉత్తేజిత మవుతుంది....... అది ఒక అంశం తర్వాత మరొక అంశంగా

రాదు, అది సంపూర్ణంగా దర్శనమవుతూ వుంటే నేను వినడం మాత్రమే జరిగెది". అతని మొదడులో జరిగే ఇటువంటి ప్రకృత్యేకయలు కేవలం జడమైన కళాలమధ్య జరిగే ప్రత్యేకియల ఫలితాలు మాత్రమే కాజాలవు. అతని మొదడులో సంగతాన్నుదృవింపజేసే కూర్పు బౌతికశాద్ర్ష సూత్రాలననువరించి మాత్రమే సుదీర్హ కాలంలో దానికదే ఏర్పడిందనదానికి ఆస్కారం లేదు. క్యాంటస్ యాంత్రిక

సమీకరణంతో, రెండు పరమాణువు మాత్రమేగల ఉదజని అణువులోని సౌమ్యస్థితిని నిర్వచించడమే బహుకష్టం బృహత్తరము, సంకీర్ణము అయిన జీవరసాయనిక

అణువుల స్థితిని శాస్త్రీయంగా నిర్వచించడం అనూహ్యం.

లందన్ విశ్వవిద్యాలయాలలో భౌతికశాస్త్ర పరిశోధనలు చేస్తున్న ప్రిట్లఫ్ కాపా (Fritint Capra)(పాచ్య ఆధ్యాత్మిక గ్రంథాలను పరిశీలించి వాటిలో నిర్వచించబడిన ఇష్టు తత్వం ఆధునిక శాస్త్రీయ విశ్వదృష్టిని సంపూర్ణంగా పోలివుందని గుర్తించారు.

P3535555555555555555555

\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$ ఈ విషయాన్నిక్కడ పరిశీలిద్దాము మనకు వేరుగాతోచే ళాన్యాకాశము, కాలము సాపేక్షిక సిద్ధాంతంలో ఒక్కటే. వాలుగు నిరుపకాలు గల దేశకాలము (Space Time) వీటిని సాపేక్షిక సద్వాంతం ద్వారా కానీ లేక తక్కువ నిటాపకాల నుండి ఎక్కువ నిరూపకాల స్థాయికి మన అవగాహనను మరలించడంవలన గానీ ఈ ద్వంద్వాల ఐక్యతను సాధించపచ్చు. సామాన్యానుభూతికి మూడు నిరూపకాలు మాత్రమే గోచరించడం వలన సృష్టిలో వైవిధ్యం గోచరిస్తుందనీ, ఎక్కువ నిరూపకాలస్థాయిలో ఐక్యత మాత్రమే పుండగలదనీ నేటి భౌతిక గణిత శాస్త్రాలు గుర్తిస్తున్నాయి. అధ్యాత్మ విద్యలో ధ్యానాసుభూతి యిట్టి ఐక్మతను ఠెలియజేస్తుంది. అంటే మన ఎరుక మూడు నిరూపకాలకు అతీతమైన సాయిలో పనిచేయడమే ధ్యానమన్నమాట. నేటి భౌతికశాస్త్రం 'పదార్గము-శక్తి', 'కణాలు-తరంగాలు', 'చలనము-నిశ్చలత', 'ఉండుట-లేకుండుట' మొదలైన ద్వంద్య భావాలనత్మికమిస్తుంది. ఈవిషయమే అతిసూక్షమైన కణాల స్థాయిలో కూడా నిరూపించబడుతుంది. సాంప్రదాయిక క్షేతసిద్దాంతము, విద్యుచ్చలన కాస్త్రము, క్వాంటమ్ సిద్ధాంతము, సాపేక్షిక పిద్దాంతాలను సమన్వయపరచి క్వాంటమ్ విద్యుత్కియాశ్మిస్తంగా

రూపొందించారు. ఇది సూక్ష్మకణాలమధ్య జరిగే విద్యుదయస్కాంత శక్తి తరంగాల వ్యక్తరూపాలే కణాలనీ, ఈ తరంగాలు స్పందనాత్మకమైన క్షేత్రాలనీ, ఈ క్షేత్రాలు క్వాంటాలుగా కూడా ప్రకటం కాగలవనీ ఈ శాస్త్రం చెబుతుంది. అంటే ఒక్కొక్క

సూక్ష్మకణం ఒక రకమైన శక్తిక్షేత్రానికి సంబంధించినదన్నమాట. సాంప్రదాయికంగా ఘనమైనవిగా తలచబడ్డ కణాలకు, వాటికీ వాటిచుట్నా వుండే శూన్య ఆకాశానికి గల భేదాన్ని ఈ క్వాంటమ్ క్షేత సిద్ధాంతాలు రద్దు చేశాయన్నమాట. ఈ క్వాంటమ్ క్షేతమే స్థాథమికమైన భౌతిక అంశంగా నేడు తలచబడుతూంది. ఈ క్షేతం జూన్యాకాశ మంతటా వ్యాపించి వుంటుంది. దీనియొక్క స్థానిక కూటములే కణాలు -ఒకప్పుడుత్పన్నమై తిరిగి క్షేతంలో లయిస్కుంటాయి. 'ఐన్స్టీన్' యిలా అంటారు, ''పదార్థం శూన్యాకాశంలో కొన్ని స్థానాలలో అతి

త్రివమైన క్షేత కూటములచేత చేయబడి వుంటుంది....... ఈ నూతన భౌతిక శాడ్రంలో క్షేథము. పదార్థము అని రెండులేవు. క్షేథమొక్కటే వాస్తవం

ప్రాచ్య ఆధ్యాత్మపేత్తలు చెప్పిన ఈ సత్యము అనాజ్మానస గోచరము. క్వాంటమ్ సిబ్ఫాంతం బుద్ధిగోచరము. ఇది కొన్ని భౌతిక స్రకృతి క్రియలను మాత్రమే వివరిస్తుంది. కానీ ఆధ్యాత్మిక సత్యం సర్వవస్తువుల నిజతత్వాన్ని చెబుతుంది.

"హిందువులు చెప్పిన బ్రహ్మము, బౌద్మలు చెప్పిన ధర్మకాయము, తావో మతస్సులు చెప్పిన 'తావో' అను మాలతత్వ్షమే ఈ సమగ్రక్షేతసిద్ధాంతం కాపచ్చు. అది భౌతిక శాన్రంలో పరిశోధించబడే స్రకృతి క్రియలనే గాక తదితరమైన అన్నింటినీగూడా వివరించగలగవచ్చు" అంటారు కాస్రా.

ఈస్పష్టి తాండవమనే రూపకాలంకారం హిందుమతంలో వర్ణించబడ్డ

శివతాండవంలో గంఖీరము, సుందరము అయిన విధంగా చెప్పబడింది. శివుడు

నటరాజు. నర్వస్థాణుల జీవితమంతా జనన మరణాలు, సృష్టిలయాలు అను తాళబద్ధమైన శివతాండవ పర్యవసానమే. ఈ విషయాన్ని తత్త్వనేత్త కళాకారుడు అనందకుమారస్వామి యిలా వివరిస్తారు: "బ్రహ్మము రాత్రిననుభవించినప్పుడు ప్రకృతి అదేతనంగా వుంటుంది. శివుడుసంకల్పించేంతవరకూ ఆమె వృత్యం చేయజాలదు. ఆయన ఆత్మానందం నుండి మేత్కాని తన నృత్యంద్వారాజడ ప్రకృతిని మేల్కొల్పే శబ్దం దానియందంతటా

"ఆయన నృత్యం వలన దానిలోని వివిధ స్రకృతి క్రియలను కి'నసాగిస్తారు. కాలాంరతమున ఆయన తన నృత్యం ద్వారానే వామరూపాలనన్నింటినీ నశింపజేసి ప్రకృతికి విశ్రాంతి నిస్తారు. ఈవర్ణన కవిత్వం మాత్రమేకాదు, ఆధునిక విజ్ఞానంకూడాను. అంటే శివతాండవము బ్రహ్మాండాల నృష్టిలయాలకే గాక విత్యమూ కొనసాగే జననమరణాలవంటి స్రకృతి క్రియలకు హైతం సంకేతం. అంతేగాక మనకు వివిధ

రూపాలుగా గోచరించేదంతా తత్వతః అనిత్యమూ, భాంతి మాత్రమేనని శివుడు

చేస్తాడు. వెంటనే పదార్ధం నృత్యం చేస్తూవుంటే ఆయనచుట్కా వలయంవలె కాంతి

ప్రకటమవుతుంది".

హెచ్చరిస్వాడు. ఆయన భంగిమలలో ధమరుకమును పట్టుకొన్న హస్తం సృష్టికాధారమైన శబ్దాన్నీ, ఎడమ చేతిలోని అగ్ని వినాశాన్ని సూచిస్తాయి. ఆ రెండు చేతులూ ఒకేరీతిగా పుండడం వలన సృష్ట్ వినాశాలు ఈ ప్రపంచంలో సమంగా ఎల్లప్పుడూ కొనసాగుతుంటాయని మాచిస్తాయి. ఈ రెండు బాహువులకు నడుమనున్న నిర్వకారమైన ఆయన ముఖం ఈ రెండింటినీ సమస్వయించుకొన్న అతీతస్థితిని సూచిస్తుంది. కుడి ప్రక్కఉన్న రెండవ బాహువు అభయముద్ర ద్వారా స్టితి, పాలనలను సూచిస్తుంది. ఎడమ ప్రక్కనున్న రెండవ బాహువు సైకెత్తబడిన ఆయన పాదాన్ని చూపుతూ మాయాజాలం నుండి విముక్తినిసూచిస్తుంది. నటరాజు రాక్షసుని దేహంపై నృత్యం చేస్తుంటారు. ఈ రాక్షపుడు మానవుని అజ్జానం, దీనిని నకింపజేయతం వలననే ముక్తిసాధ్యం. శివుడు పర్మబహ్మ స్వరూపి గనుక సర్వరూపాలూ ఆయనవే. తాండవం చేసే యీ విశ్వమే శివుడు. ఆధునిక భౌతిక శాస్త్రం చెప్పినట్లు ఈ తాండవం నిత్యమూ జరిగేదే" అంటారు కాస్తా. వివరించడానికి అతి జరిలమైన 'S. Batrix' మొదలైన సిద్ధాంతాలను సమీక్షించి

కాప్రా వాటి పర్యవసావాన్నిలా చెలుతారు. "పరమాణువు కంటే మాక్ష్మమైన కణాలనుగూర్చి చెప్పే యీ సిద్ధాంతంలో గమనింపబడు ప్రకృతి క్రియలనుండి పరిశీలకుని విడదీయడమసంభవమని క్వాంటమ్

సిద్ధాంతంలో కంటే గూడా సంపూర్ణంగా నిరూపించబడుతుంది. చివరికి ప్రకృతిలో మనకు గోచరించే నిర్మాణాలు, ప్రకృతి క్రియలన్నీ వాటినర్లం చేసుకొని కొలవడంలో

మన మనస్సు రూపొందించుకొన్నవి మాత్రమే............. ప్రాచ్య ఆధ్యాత్మికవేత్తలు గూడా మనకు గోచరించే వస్తువులుసంఘటనలు మన చైతన్యస్థాయిననుసరించి మన మనస్సు నిర్మించుకున్న వేననీ, మనమట్టి చైతన్యస్థాయినత్మికమించినప్పుడు అవి కూడా లేకుండా పోతాయనీ పదేపదే చెబుతారు".

"......యోచననీరీతిగా కొనసాగిస్తే ప్రకృతిలోని ఇతర అంశాలతోబాటు చైతన్యం కూడా పుంటూనే ప్రకృతి యిట్టి సామర్థ్యం గల స్వయంసంపూర్ణ తత్త్వంగా పుండగలదని బూటుతాడు సిద్ధాంతం సూచిస్తుంది" అని 'జోడ్రీచ్యూ' (Geoffrey Chew) అంటారు. ఆ భావంకూడా ఆధ్యాత్మవిద్య కెంతగానో సరిపోతుంది.

పాద్యఅధ్యాత్మిక గ్రంథాలన్నీ సృష్టికి కారణమైన తత్వం చైతస్యం గలదనీ, తిరిగి తిరిగి నామరూపాత్మక మైనజగత్తునుత్పన్నం చేయడంలో తవను తానే సంపూర్ణప్రజ్ఞతో అది గుర్తించగలుగు తుందని చెబుతాయి.

ఈ విధంగా నేటి శాస్త్రజ్ఞులు జీవపదార్ధానికీ తత్ప్రక్రియలకూ ఆధారమైనటు పంటిది, మనకు అంతుపట్టనిది ఒక కీలకమైనశక్తి యేదో వున్నదన్న నిర్ధారణకు పచ్చారు. కాబట్టి సృష్టిక్రియంతా జటిలమైన ప్రక్రియలతో కూడియుండికూడా ఒక క్రమమార్గాన్నమసరించి కొనసాగధానికి ఆధారమైన శక్తిని ఋషులు 'బైతన్యం' అని మన శాస్త్రాలో చెప్పారు. ఆ సత్యాన్నే నేటి శాస్త్రజ్ఞులు రృవపరచారన్న మాట.

ఈ చైతన్యమే లేదని తలచినట్లైతే పురుషసూక్వానికసలు అర్జమే లేకుండా

పోతుంది. అంతేగాక ఇట్టి జటిలములైన కూర్పులతో కూడిపున్న ఈ జగత్తు, అందులోని జీవపదార్థం, జీవులు, మానవులు, అట్టి మానవుని మనస్సు, దానిలోని భావాలూ, మంచీ, చెడూ, యోచనాశక్తి-ఇవన్నీ ఏర్పడి వుండటానికెటువంటి అవకాశమూ లేదు. స్థఖ్యత భౌతికశాస్త్రవేత్త అయిన ఎర్విస్ స్టోడింజర్ 'మనస్సు-పదార్థము' అన్న గంధంలో పదార్థానికాధారమైన చైతన్యాన్ని గురించి ఇలా వివరిస్తారు.

అన్న గంధంలో పదార్థానికాధారమైన చైతన్యాన్ని గురించి ఇలా వీవరిస్తారు.

ప్రపంచమనబడేది యింద్రియానుభూతుల, స్పృతుల నిర్మాణము. దానిని
స్వకెన్ఫిద్రమైన ఉనికిగల వస్తువుగా పరిగడించడం ఒక సౌలభ్యం మాత్రమే. కాని
అది దానియొక్క ఉనికివల్ల మాత్రమే మనకు వ్యక్తం కాదనీ నిశ్చయంగా చెప్పవచ్చు;
అది మనకు వ్యక్తం కావడం ఈ ప్రపంచంలోని ప్రత్యేకమైన భాగాలలో జరిగే
ప్రత్యేకమైన క్రియలపై ఆధారపడివున్నది. సృష్టిలోని ఈ ప్రత్యేకమైన భాగాన్నే మొదడు'
అంటాము, అప్పుడు ఈ మొదడులో జరిగే ప్రత్యికియల ప్రత్యేక ధర్మాలెట్టివి? అవి
యే విధంగా ఈ సృష్టిని వ్యక్తం చేస్తాయి? అన్న ప్రశ్న ఉత్పతన్నమవుతుంది.

చైతన్యమనేది కొన్నినరాల క్రియలకు సంబంధించినది మాత్రమేనని.

అంతకుమించి చైతన్యమన్నది ఊహాగానం మాత్రమేననీ, నిజమైన జ్ఞానానికరి నిరుపయోగమనిహితువాది తలుస్తాడు. ఇదే నిజమైతే మెదడులోని నరాల క్రియలన్నీ మన ఎజుకతో జరిగెవి మాత్రమే కావాలి. కాని నరాలలోను, మెదడులోను జరిగే క్రియలన్నీ చైతన్యానుభూతిని కలిగించవు. కానీ జీవశాస్త్రపరంగాను శారీరకశాస్త్ర పరంగాను చెప్పాలంటే ఇవన్నీ చైతన్యవంతమైన ప్రక్రియలను పోలివుంటాయి. యాంత్రిక ప్రత్యిక్రియలలో ఎక్కువ భాగం మెదడుగుండా పోతాయి గానీ చైతవ్యానికి గుర్తింపుకానేకావు. ఉదాహరణకు శ్వాప సామాన్యంగా సంకల్ప రహితంగానే జరిగిపోతుంది.

మనభౌతిక జగత్తులో చైతన్యం వ్వతన్నిద్ధమైన తత్త్వం కాదనడానికి కారణమున్నది. మనం చుట్టూవుండేదక్కతి సామాజ్యాన్నర్లం చేసుకోవడంలో దానిని గుర్తించే మన వ్యక్తిగత చైతన్యాన్ని దానినుండి మనకు తెలియకనే బహిష్కరిస్తాము. ఇలా ఎందుకు జరుగుతుందో చూద్దాము.

1. నా మానసిక క్రియలన్నీ ప్రత్యక్షంగాను, సన్నిహితంగాను నా శరీరంతో సంబంధపడి వుంటాయి. అది నా ఇంద్రియాసుభూతుల నుండి స్మృతులనుండి నేను నిర్మించుకునే విజ్జున విషయమైన నా చుట్టూ జగత్వలోని భాగమై వుంటుంది.

2. ఇతరులదేహాలు కూడా ఇటుపంటి జగత్తులో భాగమై వుంటాయి.

ఈ ఇతర శరీరాలు కూడా చైతన్యానికి వివాసాలని నమ్మడావికి చక్కని హేతువులున్నాయి. ఈ విధంగా పరుల వైతన్యాలు చుట్టూపున్న వాస్తవిక ప్రపంచంలో భాగమని తలచడానికి సంసిద్ధుడనై యుండి, వారికి సర్వవిధాల నాతో సమానమైన నిర్మాణం వుండటాన నేను కూడా నా చుట్టావున్న వాస్తవికము భౌతికము అయిన ప్రపంచములోభాగమని నమ్ముతాను. అంటే నా సచేతనమైన వ్యక్తిత్వాన్ని నా అనుభవాలైన మానసికాంశాలతో నిర్మంచబడిన ఆ ప్రపంచంలోనే, నేను ప్రవేశ

పెదతాను.

శాస్త్రీయ పరిశోధనల వలన వాస్తవానికి జగత్తు ఎట్టి రంగులు, శబ్దాలు లేనిదనీ, అనాసక్షికరమైనదనీ తెలుసుకోగానే మనకు ఆశ్చర్యం కలుగుతుంది. రంగు, శబ్దము, శీతోష్ఠాలుఅనేవి మనకు ప్రత్యక్షానుభవాలు. ఇవి మన చైతన్యానుభూతులే. వాటిననుభవించే చైతన్యముండడంపల్లనే అవి ఉన్నట్లు అనుభవమవుతుంది. ఆ చైతన్యాన్ని అసత్యమని తలచి సృష్టితత్వాన్ని యోచిస్తే, అట్టి ధర్మాలేవీ లేనిదే జగత్తని

తేలుతుంది. వాటినుండి మనం నిర్మించుకున్న జగద్భావంనుండి మన చైతన్యాన్ని తొలగించినపుడు ఈ గుణాలు కూడా అందుండ్ తొలగుతాయి.

ఈ విషయాన్నే 'సి, జి. యూంగ్' అను శాస్త్రవేత్త యిలా అంటారు: "శాస్త్రమంతా మన అత్మయొక్క క్రియ; విజ్ఞానమంతా అందులో నాటుకొనియున్నది. విశ్వంలోని అద్భుతాలన్నిటికంటే అత్మ మహత్తరమైనది. జగత్తునొక విషయంగా గుర్తించడానికి అది ప్రధానం. వాస్తవమలావుందని అరుధుగా ఎవరో తప్ప పాశ్చాత్య ప్రపంచంలో ఎవరూ గుర్తించకపోవడమెంతో ఆశ్చర్యం, మన గుర్తింపుకు గోచరించే బాహ్యవస్తువుల ప్రవాహం, వాటిని గుర్తించే యొరుకను నేపథ్యంలోకి నెట్లివేసి దానికి ఉనికి లేనట్లుగా ವೆಹಿಂದಿ" (Eranous year book - 1946) ప్రకృతి శాస్త్రజ్ఞుని చేత పరిశీలింపబడిన అన్నము, బాహ్యమూ అయిన ఈ (ప్రపంచాన్ని మనస్సు తనలో తావే యేర్చరచుకొన్నది. కాని మనస్సు మనస్సుగా ఒక వాయిద్యాన్ని వాయించలేదు; మనస్సుగా ఒక చేతి(వేలును కదిలింపజాలదు. ఏ పదార్థం నుంచెతే మన ప్రపంచలావం నిర్మించబడిందో, అట్టి మనస్సుకు సంపూర్ణంగా దాని అవయవాలైన జ్ఞానేంద్రియాల ద్వారా మాత్రమే లభిస్తుంది; కనుక డ్రతివ్యక్తి యొక్క జగద్భావం అతని మనస్సుచేత నిర్మించబడినదియై వుంటుంది. మరొక రకమైన ఉనికి దానికి కలదని నిరూపించడం సాధ్యంకాడు. అయినప్పటికీ ఆ నిర్మాణంలో మనస్సుకెట్టి స్థానమూలేదు! ఈ విషయాన్ని మనం సామాన్యంగా గుర్తించలేము. కారణం ఒక వ్యక్తి లేక జంతువుయొక్క వ్యక్తిత్వం దాని శరీరం లోపల వుంటుందని తలచడానికి సంపూర్ణంగా అలవాటు పడ్డాము. శారీరక శాస్త్రం ఎంత అభివృద్ధి

చెందినప్పటికీ ఈ విషయం ప్రకృతి మనకర్ణమయ్యేదిగా వుంటుందనే సూత్రానికి పూర్తిగా విరుద్ధం. జగత్తును చూచే వ్యక్తిత్వానికీ, చూడబడే వస్తువుకూ మధ్యగల ఈ 'సరిహద్దు' నిశితమైన సరిహద్దు కానేకాదని భౌతిక శాస్త్రంలో ఇటీవల కనుగొనబడిన విషయాలు ఋజువు చేస్తాయి. పరిశీలించబడే వస్తువును దానిని గమనించడానికి మనంచేసే యత్నంచేత మార్పు చేయకుండా మనమెప్పటికీ దానిని గుర్తించ లేకపావడమే దానికి తార్కాణం.

విత్యజీవిత వ్యవహారానికై గుర్హించేవాడు - గుర్హించబడేడి అనే భేదాన్ని అంగీకరించవలసి వచ్చినప్పటికీ తాత్విక యోచనతో ధానిని పరిత్యజించి తీరవలసి  వుంటుంది. ఒకే అంశాలతోనే నా మనస్సు, ప్రపంచం కూర్చబడి వుంటాయి. వ్వతస్పిద్దంగావున్న జగత్మెకటి, దానిని గుర్తించే మనస్పులో అనుభవమైన జగత్వికటి అని భౌతికవాది అంటాడు. కాని అదిసరికాదు. జగత్తనే అనుభవం మనకు ఒకటే లభ్యమవుతుంది. నేటి శాస్త్రానుభవం దృష్ట్య కూడా ఆ సరిహద్దు లేనేలేదు. అన్నింటినీ తెలుసుకొని గుర్తించే వ్యక్తి చైతన్యము మన శాస్త్రీయ ప్రపంచంలో ఎక్కడా కనిపించకపోవడానికి కారణం మనము జగత్తునర్గం చేసుకోవడంలోని లోపమే. మనకనుభవమయ్యే జగత్తంతా (అనగా యావ్యగ్రాగ్నావమూ) కలసి వ్యక్తి చైతన్యము, జగత్తు అనబడు అనుభవాల కూటమే మన మనస్సు, కనుక అద్ జగత్తులో ఒక భాగంగా గుర్తింపబడదు. బహుసంఖ్యలో చైతన్యాలున్నట్లు కనబడుతుంది గానీ మనకనుభమయ్యే ప్రపంచం ఒకటిగానే వుంటుంది. అందరిలో సమానంగా వుండే వ్యక్తి చైతన్యాలు ఒకదానితో ఒకటి కలోసి అంశమే మన చుట్కావున్న జగత్తు అని పిలువబడే అనుభవాల కూరు). ఇలా చెప్పినప్పటికీ కొన్ని క్లిష్టమైన ప్రశ్నలు తలెత్తుతాయి. నా కనుభవమయ్యే జగత్తే వాస్తవంగా నీకు అనుభవమౌతుందా? మనందరి వ్యక్తి చైతన్యాలలోనూ జగద్భావాలుగా అంధించబడే చిత్రాలకు భిన్నంగా వాస్తవమైన జగత్వొకటి వున్నదా?

జగద్భావాలుగా అందించబడి చిత్రాలకు భిన్నంగా వాస్తిపెమైన జగత్వకట వున్నదా? అట్టిది పుంటే మనమేర్చరచుకున్న చిత్రాలను పోలివుంటుందా? వ్యక్తిగత చైతవ్యాలువాస్తవానికి ఏకత్వాన్ని కలిగివున్నాయి. మనకు కనిపించే మనస్సు యొక్క నావాత్వము కేవలం భాంతి మాత్రమేనని తలచవచ్చు. ఉపనిషత్తులు బోధించేది ఈ విషయాన్నే, పర్షియాదేశంలో 13వ శతాబ్దికి చెందిన "అజిజ్ నసఫీ"

"ఏకాత్మకమైన ఆధ్యాత్మిక జగత్తంతా భౌతిక ప్రపంచము వెనుక జ్యోతి వలిన నిలిచి ఫుంటుంది. భౌతిక ప్రపంచంలో ఒక జీవి ఉద్భవించినప్పుడు కిటికీల నుండి వెలుతురు లోపలకు వచ్చినట్లు ఆ జీవిద్వారా ఈ ఏకాత్మే ప్రకటమౌతుంది. కిటికీ యొక్క తత్వాన్ని, పరిమాణాన్ని బట్టి కాంతి ఎక్కువగానో తక్కువగానో లోపలికి ప్రవేశించినట్లు, ఆ జీవియొక్క తత్వాన్నిబట్టి ఆ జ్యోతివేంటి ఏకాత్మ తగురీతిన దానిద్వారా వెల్లడవుతుంది. కిటికీలలో మార్పున్నప్పటికీ వాటిద్వారా ప్రవేశించే

అను ముస్టిమ్ మహాత్ముడు ఇలా చెప్పారు :

వెలుతురులో మార్పులేనట్లు జీవులమధ్య వైవిధ్యమున్నప్పటికీ వాటిద్వారా వెల్లడయ్యే వెలుగుమాత్రమెల్లప్పుడూ ఒక్కటే".

ఆల్డన్ఫాక్స్ల్ (Aldous Huxley) సంకలనము చేసిన "The Perennial Philosphy" అన్న గ్రంథంలో ఇటువంటి చక్కటి వాక్యాలు ఎన్నో కనబడతాయి. వివిధ జాతులకు మతాలకు చెందినవారు చెప్పిన ఆ వాక్యాలు అద్భుతమైన

ఏకాబిస్థాయాన్ని వెలిబుచ్చడం ఆశ్చర్యమే.

గ్రీకు నాగరికత నుండి ఉత్పన్నమయిన నేటి శాడ్డీయ దృక్పథము జగత్తు మననుండి అన్యమన్న భావంమీద ఆధారపడడమేగాక దానిని అవగాహన చేసుకొనే

బైతన్యంతో ఎట్టి సంబంధమూ లేకుండా యేర్పడింది. సరిగ్గా ఈ విషయంలోనే

నేటి మన యోచనా రీతిని సవరించుకోవలసి ఫుంట్లుంది" అంటారు ష్టోడింజర్. అన్ని మనసులూ ఏకత్వాన్ని కలిగి వున్నాయని చెప్పే ఆధ్యాత్మిక తత్వానికి

అనుకూలమయిన ఒక వాస్తవాన్ని అంగీకరించక తప్పదు. చైతన్య మెప్పుడూ

ఏకవచనాత్మకమైన అనుభవమే. ఎవడైనా ఎప్పుడైనా చైతన్యముయొక్క ఏకత్వాన్ని మాత్రమే ప్రత్యక్షంగా అనుభవిస్తాడు. ప్రపంచంలో ఎప్పుడూ ఎక్కడా ఎప్పరూ మరో విధంగా చైతన్యాన్ననుభవించినట్లు మనమూహించను కూడా లేము. రెండు భిన్నమైన వ్యక్తిత్వాలను ప్రకటించే మానసిక రోగులకు కూడా తడవకు

ఒక వ్యక్తిత్వము మాత్రం ప్రకటమౌతుంది. అందులో ఒక వ్యక్తిత్వానికీ రెండవ వ్యక్తిత్వానికీ ఎట్టి సంబంధమూ వుండదు.

నాకు ఒక్కటిగా అనుభవమయ్యే నా చైతన్యం నా శరీరంలోని జీవకణాల వివిధ చైతన్యాల సమస్వయం నుండి ఎలా ఏర్పడిందో నన్నది నా అవగాహనకు అందడం లేదు. కనుక నా చైతన్యం వివిధ జీవకణాల పుక్రియల ఫలితాము మాత్రమేనని తలచడం అసంభవమనిపిస్తుంది. హేతుబద్ధంగా ఆలోచిస్తే ఈ జీవకణాల నానాత్వం వలన నాకు చైతన్య బాహుళ్యం అనుభవం కావాలి.

నర్ ధార్లెస్ షెక్రింగ్టన్ (Sir Charles Sherrington) అను మేధావి, శాస్త్రవేత్త యిలా అంటారు: "మన శరీరంలో వుంటే వివిధ జీవకణాలలో ప్రతిఒక్కటీ వ్వతం(తమైన జీవియని చెప్పవలసి వుంటుంది. (పతిజీవకణము తక్కన జీవకణాలనుండి చిన్నమయిన ఆకృతి కలిగి తన జీవితానికవనరమైన కేంద్రము తనలోనే కలిగి వున్నదని చెప్పవలసివుంటుంది. ఒక్కటిగా అనుభవమయ్యే మన వ్యక్తిగత జీవితమంతా సంపూర్ణంగా అట్టి సృష్టి జీవకణాల జీవిత సంపుటిమాత్రమే (Mon on his Nature - あむ 73 First Edition 1940)

నేటి పరిశోధన ప్రకారం మెదడులోని వివిధ భాగాలు వివిధ జ్వినేంద్రియాల క్రియలకు కేటాయింపబడి స్వతంత్రంగా పనిచేస్తాయి. దీనినిబట్టి సహజంగా మనప్పులో కూడా స్వతంత్రమైన అవేక విభాగాలు, ఆయా జూనేంద్రియాలకు సంబంధించినవి అనుభవం కావాలి. కాని మన నిత్యానుభవంలో అలా జరుగకపోవడం చాలా చిత్రం. ెష్మరింగ్ట్ ఏ ఇలా చెబుతారు : "రెండు కన్నులనుండి విడివిడిగా నచ్చే అనుభవాలను గుర్తించే కేంద్రకాలు మొదడులో ఒకే స్థానంలో వుండవు. ఒక్కొక్క కంటికి కలిగిన అనుభవాలకు అనుగుణమైన మానసిక క్రియలు ప్రత్యేకంగా జరుగుతాయి. ఆ రెందీంటి క్రియలు ఒకేసారి జరగడం వలన రెండు కన్నులకు

నిర్మాణము మెదడులో ఎట్డిదీ వుండదు. మెదడు యొక్క ఊర్వభాగంలో ఐదు జూనేంద్రియాలకు సంబంధించిన కేంద్రాలు ఎవిధ స్వానాలలో స్పష్టముగ విభజింపబడి వుంటాయి. అంటే వివిధ జ్వానేంద్రియాలకు సంబంధించిన ఉపమనస్సుల (ప్రక్రియలు ఏకకాలంలో జరగడం వలన పరస్సరం సమన్వయ పడిన ఏకరూపమా మనస్సు? వాస్తవానికి నాడివ్యవస్థ వ్యక్తిత్వం గల కోటానుకోట్ల జీవకణాలతో పనిచేసే ప్రజాస్వామ్యమని చెప్పాలి. కాని మనస్సులో ఈ నానాత్వమే గోచరించదు. అనేక జీవకణాలతో చేయబడిన మెదడుకు బదులు ఒకే మొదడు కణము మనలో పున్నవృటికీ అది మనన్పుయొక్క ఏకత్వానుభూతికి కారణం కాజాలదు. పదార్వాలు శక్తి కణాలతో చేయబడివుంటాయి.

కలిగే అనుభవాలకూ ఏకత్వము సిద్ధిస్తుంది. కాని అట్టి ఏకత్వానికి అవసరమైన

జీవపదార్గమూ అంతే. మనస్సు మాత్రం అలా కాదు.

ఒక్కటిగా అనుభవమయ్యే మనస్సు అనేకమైన జీవకణాల యొక్క జీవితాలను అధారము చేసుకొన్నది. మరొక విధంగా చెప్పాలంటే ఒక్కొక్క దానికి ఒక్కొక్క మనస్సుండడానికి తగిన వ్యవస్థ ఉన్నది. అట్టి అనేక ఉపమొదడులే ఒక్క మనస్సుకు ఆధారము. కానీ ఎప్పుడూ ఎవ్వరికీ మనస్సు అనేక భాగాలు కలదిగా, అనేకత్వం కలదిగా అనుభవంకారు.

"కనుక మనస్సు తత్వత: ఏకమే. మొత్తంమీద మనస్సుల సంఖ్య ఒక్కటేనని చెప్పతీరవలసి వుంటుంది. ఎవరైనా నేను చెలుతూన్నది మతమనీ, సైన్సుకాదనీ అనేట్లయితే నేనంగీకరిస్తాను. కానీ ఈ మతం సైన్పుకు విరుద్ధమైనదికాడు. విప్పాక్షికమైన శాబ్రీయ పరిశోధన యే సత్యాలను కనుగొన్నదో వాటిచే బలపరచబడిన మతమే నేను చెప్పెది" అంటారు (పోడింజర్.

ెష్టరింగటన్ అంటారు : "మానవుని మనస్సు భూమియొక్క తలంమీద స్వల్పకాలం క్రిందట ఏర్పడినది" అని.

ఇది సత్యమేకాని 'మానవుని' అను మొట్టమెదటి మాటను లెలగిస్తే ఆ వాక్యంలో ఏకీభవించలేము. జగత్తును గుర్తించే యెరుకగల మనస్సు ఆ జగత్తు అనిర్భవించడంలో ఒక దశలో మాత్రమే యేర్ఫడినదని తలచడం అర్ధరహితంగా వుంటుంది, ఈ జగత్తుయొక్క ఉనికి అందరిలోవున్న ఏ చైతన్యం యొక్క అనుభూతిగా మాత్రమే వాస్తవమౌతున్నదో ఆ చైతన్యం ఒకప్పుడు లేదని. దానికంటే పూర్వంనుండీ జగత్తున్నదనీ చెప్పడం హాస్యాప్పదము, అర్థరహితము. వాస్తవానికి ఒక ప్రాథమిక చైతన్యం ఆ పదార్థాలను ఆ రీతిన జీవుల రూపంలో కూర్పిందనీ, అ జీవులు తమ జీవితాలను సంరక్షించుకొంటూండేందుకు దోహదం అయిందనీ, అందువల్లనే స్పత్యేకమైన మెదడంటూ ఒకటి లేకుండానే మనకు పూర్వం ఎంతోకాలంనుంచీ పున్న జీవులు తమ జీవితాలను కొనసాగించుకొన్నాయనీ చెప్పవలసివుంటుంది. "అనంఖ్యకమైన ఈ జీవితాలను కొనసాగించుకొన్నాయనీ చెప్పవలసివుంటుంది.

అవయవాన్ని పరిణామం ద్వారా రూపొందించు కోవడానికుప్రకమించే ముందు ఈ

స్పష్టి (పేక్షకులులేని ప్రదర్శనగా తెలవడమేలాసాధ్యం" అంటారు ప్రోడింజర్. అట్టి స్థితిని ఊహించే చైతన్యమే లేనప్పుడు ఆ మాట మాత్రం ఎలా చెబుతాము? మన నిత్యానుభవంలో ముందుగా ఒక జగత్తంటావుండి, ఆ తరువాత అది మన చైతన్యంలో ప్రతిబింబించటం జరుగదు. ఒకేసారి మన చైతస్యంతోబాటు జగత్తు యొక్క ఉనికి కూడా అనుభవమౌతుంది. కనుక ప్రతిబింబించడం అనేమాట వాస్తవంకాదు. సరిగా చెప్పాలంటే జగత్తనే బింబము, జగద్భావమనే ప్రతిబింబమూ వేరుగా ఎక్కడా గోచరించవు. ఆ రెండు ఒక్కటే. ఆకాశంలోనూ కాలంలోనూ వ్యాపించి జగత్తున్నదన్నది

మన అనుభూతిని మన యోచనలనూ చెప్పే విధానం మాత్రమే. బర్క్లీలీ (Berkely) అను తత్వవేత్త చెప్పినట్లు మన అనుభవానికి అవ్యంగా జగత్తు, కాలము, ఆకాశము ఉన్నాయనడానికి వీలులేదు. ఒక వంక యీ యావజ్జగ్రత్ప్రకీయా కొనసాగే ఏకైక రంగస్థలము మనస్సు. మరోలా చెప్పాలంటే ఈ జగత్పక్రియను తనలో యిముడ్చుకున్న పాత్ర వైతన్యం. మరొక వంక ఈ జగత్తనే వ్యవస్థలో ఒక భాగమైన మొదడు అనే అవయవంతో సన్సిహిత

సంబంధం గలది. అయినా జీవులు చైతన్యం కలిగి వుండటానికి మొదడు అను అవయం అత్యావశ్యకమని చెప్పడానికి ఏలులేదు. కారణం ఇతర అవయవాలలాగే మెదడు గూడా ఆ ప్రాణుల జీవిత నిర్వహణకు అవసరమయ్యే పరికరము మాత్రమే. కొన్ని జివులలో అది ఏర్పడకపౌవడం కూడా వాటి జీవిత నిర్వహణకది అవసరం కాకపోవడం మృతమేగదా!

ఒక్కొక్క కవి తన కావ్యంలో ఒక అప్రధానమైన పాత్రగా తన ప్రతినిధిని ప్రవేశిపెడలాడు. 'ఒడెసీ' కావ్యము బ్రాసిన కవి ఆ కావ్యంలో కన్పించే అంధుడైన కవిగా తనను ప్రవేశపెట్టుకున్నాడు. కల్పితమైన ఆ కవి రాజభవనంలో 'ట్రాయ్'

(Troy) యుద్ధం గురించి గానంచేస్తూ ఆ యుద్ధంలో దెబ్బతిస్స్ కథానాయకునికి

కళ్ళనీళ్ళు కారేలా చేస్తాడు.

ైన చెప్పిన మనప్పు యొక్క రెండు దురవగాహమైన అంశాలకిది చక్కటి సారూహ్యం. ఒక వంక సృష్టి మొత్తాన్ని కల్పించిన కళాకారుడు ఆ మనస్సే. కానీ ఆకళాఖండంలో ఆస్తధానమైన భాగం కూడా ఆదే ఆట్టి ఆస్తరానమైన పాత్ర లేకపోతే కళాఖండము రక్తి కట్టడానికి యే లోటూరాదు.

యావజ్ఞగత్తునూ సృష్టించినవిశ్వచైతన్యమే ప్రతివ్యక్తి బైతన్యంగా, కావ్యంలో రచయిత యొక్క ప్రతినిధియైన ఆ ప్రధాన పాత్రగా, మనకనుభవమౌతుంది. బైతన్యం యొక్క ఈ ద్వయీ భావాన్ని గుర్తించక వ్యక్తి బైతన్యం నశిస్తే జగత్తు నశించదు గనుక బైతన్యానుభూతి కన్యంగా జగత్రకటి వృస్పదని కొందరు భౌతిక వేత్తలంటారు. తద్వారా ఆధ్యాత్మ వాదాన్ని ఖందించగలిగామనుకుంటారు. విశ్వనికి క్రమ పరిణామానికి, వ్యక్తి జీవితానికి యోచనకూ — అన్నింటికి బైతన్యం అధారమైయుండాలని నేటి విజ్ఞానశాస్త్రాలు మాచిస్తున్నాయి. అన్నింటికీ ఆధారమైన బైతన్యం గురించి ధ్యానించేటప్పుడు అది అన్ని

అన్నింటికి ఆధారమైన బైతన్యం గురించి ధ్యానించేటప్పుడు అది అన్ని రూపాలలోనూ వున్నది ఒక్క బైతన్యమేనన్న భావనను స్టిరపరచుకొని తద్వారా భగవుదూపాలైన అన్నింటిపట్ల రాగ ద్వేపాదులను విడిచిపెట్టడానికి మార్గమౌతుంది. తరువాత జగుదూపంలో వ్యక్తం కాకుండా సాక్షిభూతంగా వుండే బైతన్యం లేక ఆదిపురుషుని ధ్యానించగలగటమే భగవద్ధీతలో చెప్పబడినటువంటి నిజమైన పురుపోత్తమ ప్రాప్తి. అట్టివాడే పురుపోత్తముడు. ఆ ధ్యానం స్థిరపరచుకున్నవాడు తననుంచి ఈ జగత్తులో తననూ అనుభవపూర్వకంగా గుర్తిసాడు.



## **ఆ**ధ్యాత్త్మికానుభవేము-ఆనేందానుభూతి

మానవ జీవితం యొక్క ప్రధాన లక్ష్యం శాశ్వతమైన ఆనందాన్ని పొండటమే. దావినెలా పొందాలి? ఎలా నిలుపుకోవాలి? కోల్పోయినదాన్నేలా తిరిగి పొందటం? -ఇదే మానవుని తహతహ. ప్రాపంచిక విషయాల ద్వారా, వస్తువుల ద్వారా లభించే సంతోషము శాశ్వతమైనదికాదు. దుఃఖపూరితమైనది. సుఖదుఃఖాల కతీతమైన

శాశ్వతమైన ఆనందమూ తృప్తి ఆధ్యాత్మికంగా మాత్రమే పొందడానికి అవకాశముంది. మానవ జీవితంలో రెండంకాలున్నాయి. ఇంద్రియమనోదేహాలకూ, స్వార్ధానికి పరిమితమైన జీవితం ఒకటి. నిగూథము, విశ్వాత్మకమూ అయినది రెండవది. మొదటిదానితోనే జీవితాన్నంతటినీ గడిపే మానపుడు భయానికీ, దుఃఖానికీ, నిస్పృహకూగురియై జీవిత పరమార్థాన్ని గుర్తించలేక వ్యర్థంగా జీవించి వళించడమే

కాకుండా కాలుప్యానికి కారణమయిన వాడవుతాడు.

ఈ విషయం గురించి ఆర్. డబ్ల్య్క్ట్ టైస్ (R.W. Trine) అను శాస్త్రవేత్త ఇలా అంటారు :

"సర్వానికీ ఆధారము, అనంతమూ అయిన జీవశిక్తే దైవ మంటాను...........

ఆయన మన జీవానికి జీవం, ఆయన మన ప్రాణమే, మనమంతా తయన జీవశక్తిని పంచుకుంటాము. పరిమితమైన వ్యక్తులుగా రూపొందిన మనం ఆయనయొక్క ఆనంతమైన ఆత్మ శక్తియే. ఇంతకుమించి మనకూ దైవానికీ భేరం లేదు. ఈ వాస్తవాన్ని మనమెంత యవార్థంగా దర్శిస్తే అంతగా అనంతమైన ప్రాణశక్తి మనలోంచి పనిచేస్తుంది".

ఒకరు భిన్నులన్న భావమే రాగానికి, బలహీనతకూ, దుఃఖానికి ప్రధానకారణం. ఆస్తికభావంతో భౌతికంగాను, మానసికంగానూ కూడా మార్పు వస్తుందనడానికి ఎవ్నో ఆధారాలున్నాయి. వాస్తవమైన ఆధ్యాత్మికానుభవం పొందినవారి జీవితాలు కూడా ఈ సిద్ధాంతానికి సరిపోయేవిగా వున్నాయి. ఇటువంటి అనుభవాల నెన్నింటివో 'విలియమ్ జేమ్స్' అను ప్రఖ్యాత తత్వవేత్త తన గ్రంథం (The Varieties of Religious

భగవంతుదనబడే దివ్మశక్తి నుండి మనము భిన్నమనీ, మానవులొకరినుంచి

Experience) లో విశదపరచారు.

ఒక వ్యక్తి అనుభవాన్ని 'విలియమ్ జేమ్స్' ఈ విధంగా ఉటంకిస్తారు. స్టీఫన్ బ్రాడ్డే విఠక్షరాస్కుడు. తన 14వ యేట ఒక క్షణ కాలం ఏమే దర్శనాన్ని తనగద్లో పొందాడు. "ఆ సంతోషంలో వటికిపోయాను. ఆ తరువాత కూడా ఆ సంతోషం నాకెంతగా వుందంటే ....... నా కొచ్చిన అనుభవమే మానవజాతి కంతటికీ వేస్తే బాగుండుననిపించింది." అటు తరువాత అతనికే మరొకసారి సామూహికంగా ప్రార్థిస్తూండగా దివ్యానుభూతి కలిగింది. అప్పటి తన స్థితిని యిలా వర్ణిస్తాడు : 'ఆ

సంతోషం నా ఆత్మను పూర్తిగా స్వాధీసం చేసుకొంది. అట్టి ఆనందాన్ని నాకిక డ్రపాదించవద్దని. ద్రసాదిస్తే నేను తట్మకోలేనని భగవంతుణ్నే ప్రార్థించాను. డేవిడ్ బైనర్డ్ (David Brainerd) తన అనుభవాన్నీ క్రింది విధంగా వర్ణిస్తారు :

" ఆ దివ్యవమైన కాంతి నన్ను సమ్మాహితుని చేసింది, ఆనంద పరచింది. నా వ్యక్తిత్వాన్నే కబళించింది. నేననే ఒక వ్యక్తిని వున్నానే సంగతి తోదలేదు........ ఇటువంటి అంతరంగికమెన ఆనందం, శాంతి, అశ్చర్యాలలో రాత్రి చీకటి పడేదాకా వుండి పౌయాను. అటు తరువాత ఈ దివ్యవర్శనాన్ని గూర్చి యోచించసాగాను. మరోరోజు సాయంత్రమంతాకూరా నా మనస్సు ఆ మధురమైన శాంతి ననుభవిస్తూనే వున్నది. నేనౌక కొత్త ప్రపంచంలో వున్నట్లనిపించింది. నా చుట్టూ వున్న ప్రతి వస్తువూ ఎప్పటివలె కాక్ష్మమాతనంగా కనిపించింది". ఇలాగే ఎంతోమంది అనుభవాలు తత్త్వవేత్తలైన 'ప్రాట్' యొక్క గ్రంథం (The Religious Consciousness) లోనూ ్క్ ర్క్ యొక్క గ్రంథం (The Psychology of Religion) లోనూ చూడవచ్చు. ఇలాగే అన్ని మత గ్రంథాలనుండీ, మతస్మల జీవితాలనుండీ దివ్యానుభూతులను పేర్కొవపచ్చు. అట్టి అమేభవాలకు గురియైన వ్యక్తుల శరీరంలోనూ, మనస్సులోనూ, నడవడీలోనూ శాశ్వతమైన మార్పులు రావడం గమనార్హం.

ఆరంభంలో ఆత్యంత నాస్త్రికులుగా జీవించి, ఆట్టి భావాలను ప్రచారం చేయడానికి జీవితాలను అంకితం చేసిన వారిలో కూడా కొందరు ఆధ్యాత్మికాను భూతికిక గురియై ఆస్తికులుగా మారారు. ఉదాహరణకు : ఆంధ్రదేశంలో నాస్తిక ఫితామహులుగా వెలసిన కీ။ శే။ త్రిపురనేని గోపీచంద్, గుడిపాటి వెంకటచలం, శ్రీ కె. సభాగార్లు కూడా చివరకు ఆస్తకులుగా మారి ఆధ్యాత్మిక విలువలను గుర్తించారు. శ్రీ త్రిపురవేని గోపీచంద్గారు శ్రీ శిరిడీ సాయిబాబా మహిమకులోనై తన కుమారునికి

ఆ పేరే పెట్టారట. శ్రీ చలంగారు రమణమహర్షి ప్రభావానికి ఎలా గురియైనదీ మనకు తెలుసు. రమబాశ్రమ సమీపంలోనే స్థిరనివాసం యేర్పరచుకొని ఆస్మరణలోనే

ఇక్కమయ్యారు చలం, శ్రీ సభాగారు తాము రమణ భభావానికి ఎలా గురియైనదీ 'శ్రీరమణభగవాన్' అనే వ్యానంలో ('ఆంధ్రప్రభ' సారవ్వతానుబంధంలో) భ్రమరించారు. ఈ వాస్త్రీక పితామహులు యాపజ్జివితము ఆస్తికులకు వేసిన ద్రశ్నలు, చేసిన విమర్శలు ఆధ్యాత్మికానుభూతి అనే అగ్నిలో దగ్గమైనాయి.

నిజానికి జగ్రత్ససిద్ధమైన మతాలన్నీ ఋషులు, బుద్వరు, యేసు, మహేమ్మద్, గురువానక్ పంటి మూలపురుషుల దివ్యానుభవాల నాధారంగా చేసాకిని ఆరంభమైనవే. అయితే ఈ దివ్యానుభూతియొక్క ముఖ్యలక్షణం 'సర్వమూ భగవన్మయము' అనే భావంలో 'నేను వేరు, జగత్తువేరు' అన్న పరిమిత మానసికదృష్టి, లయించదమేనని గుర్తించవలసి పుంటుంది. ఇటువంటి దివ్యానుభవాలను పొందినవారి జీవితాలలో వబ్బే శాశ్వతమైన మార్పులను బట్టి మానజీవితంలో మతానికీ, ఆధ్యాత్మికతకూ గల విలువను గుర్తించవలసి పుంటుంది.

అధ్యాత్మికానుభూతి కాధారమైన భగవద్భావన పురుషసూక్తంలో వివరంగా చెప్పబడిపుంది. సకల చరాచర జగత్తు అది పురుషునిలోనుండి ఉద్భవించడం వివరంగా వర్ణించబడింది. పురుషసూక్తం కేవలం మంత్రయుక్తమైన స్వరంతో పారాయణ చేయదమే కాకుండా అందులోని అంతరార్యాన్ని మననం చేసుకుంటూ ఎప్పుడూ మన నిత్యజీవితంలో కూడా సర్వమూ భగవన్మయమన్న భావాన్నీ నిలుపుకుని తద్వారా నర్వజీవులలోనూ భగత్వురూపాన్ని చూడగలగటమే నిజమైన పురుషసూక్త పారాయణ. ఆ మంత్రార్థాన్ని దర్శించటంలో పరాయణ చెందటమే పారాయణ.

ఈ జగత్తు యొక్క సమ్మగ స్వరూపం. సృష్టియొక్క క్రమం ఆదిపురుషుని తత్వం విశదంగా పురుషసూక్తంలో పొందుపరచబడివుంది.

కాబట్టి పురుషనూక్తం యొక్క అర్హాన్ని నిత్యం భావనచేస్తూ పారాయణ చేయడంవల్ల పైన వివరింపబడిన తదాత్మ్యస్థితి లేక భగవద్భావన అనుభవపూర్వకంగా తెలుసుకోవడం సాధ్యమవుతుంది. పురుష్ణ సూక్తము మంత్రార్థ వివరణము

నహన్ శీర్తా పురుషః నహస్రాక్ష స్పహన్రపాత్ ၊ సభూమిమ్ విశ్వతో వృత్వా అత్య తిష్టద్దశాజ్ఞలమ్။

తాత్పర్శము :

అనంఖ్యాకములైన శిరస్సులు, అసంఖ్యాకములైన నేత్రములు, పాడములు కలిగియున్నట్టి విరాట్ స్వరూపుడైన పురుషుడు విశ్వమంతా వ్యాపించి దశాంగుళ ప్రమాణమున అన్ని లోకములను అధిగమించెను.

#### వివరణము :

సహస్రమనగా అసంఖ్యాకమని భావము. సకల చరాదర జగత్తంతటాత పురుషుడే వ్యాపించియున్నాడు గనుక సర్వజీవుల శిరస్సులు, నేత్రములు, పాదములు ఆయనవే. విశ్వమంతటా అన్ని రూపాలలో ఆయనే వ్యాపించి తిరుగుతున్నాడు గనుక అంతటను ఆయన పాదములున్నట్లు చెప్పబడినది.

భూమి యనిన స్వాలరూపములు గల బ్రహ్మండ గ్రహ గోళములన్నియు అని అర్దము. వాటి కన్నిదిక్కులా ('అంగుళమ్' అనిన కోణము లేక దిక్కు అని భావము) వ్యాపించి అటు జీవునిలోనూ ఇటు విశ్వములోనూ భూమి, జల, అగ్ని, నాయు, ఆకాశ, మనోబుద్ది అహంకారములను ఏడు పొరలచే పురుషుడు తన కేవల చైతన్యస్థితిని అవరించియున్నాడు. అందు భ్రతిఒక్కటి ఒకదానికంటే నొకటి పదిరెట్ల ధికముగా వ్యాపించియుండుట దశాంగుళ (ప్రమాణమున అత్మికమించి యుండుట అని అర్దము. వాబికి పదియంగుళముల పొడవున జీవుని హృదయ స్థానమున ఈ కేవల చైతన్యము జీవునికనుభవమగుట అనికూడా అర్ధము. నాబికి దశాంగుళముల 'ఎన హృదయస్ముడై ఆ పరమాత్మ సర్వ అనుభూతులలోను వ్యాపించియున్నాడు. విశ్వమంతటా పురుషుడు కాలరూపమున అత్మికమించియున్నాడు.

గర్భస్థ శిశువును ఎదిమాసముల కాలము రూపమున. బాహ్య సృష్టిని పది యవతారకాలముల రూపమున పరివర్తింపజేయును కనుక అవృతి రూపమున అత్మికమించియున్నాడు.

పురుష ఏ వేదగొం సర్వమ్ యద్భూతం యచ్పభవ్యమ్ ( ఉతామృతత్వ స్వేశాన: యదన్నేనాతిరోహతి)

తాత్పర్యము :

పురుషుడు ఈ జగత్తునందే గాక యింకను విస్తరించి యున్నాడు. జరిగినది, జరుగబొవునది, జరుగుచున్నది (భూత భవిష్యద్వర్తమాన) అంతయు ఆది పురుషుడే. ఆహారము చేత జీవించి వృద్ధిపొందు జీవులన్నిటియందు అమృతస్వరూపుడై మోక్షమునకు బ్రభునై యున్నాడు.

వివరణము :

దరాదర సృష్టి అంతా పదార్థ భూయిష్టమయియున్నట్లగుపించిననూ అట్టి పదార్థమునకాధారము, అతీతము అయిన 'వైతన్యము' లేక శాశ్వతమైన జీవశక్తి రూపమున పురుషుడున్నాడు. భూత భవిష్యద్వర్తమాన స్వరూపమైన ఈవిశ్వమంతా పురుషుని సంకల్పమే. సృష్టి స్టీతి లయములను ఆధ్యంతరహిత పరిణామములకు అతీతుడు, ఆధారభూతుడు అయిన ఆ పురుషుడే అమృతత్వము (మోక్షము) నకు ప్రభువు. అట్టి పురుషుడు సంకల్పంచేత యిట్టి పరిణామములను పొందుచు, కర్మబంధములను తొలగించుకొనిన జీవాత్మలు అమృతత్వము (మోక్షము), లేక పరమాత్మస్థితిని పొందగలందులకు ఈ జగ్గదూపమున వ్యక్తమైయున్నాడు. ఏతావాసస్యమహిమా అతోజ్యాయాగింశ్రపూరువు

పాదో ఒ స్య విశ్వాభూతాని త్రిపాదస్యామృతం దివి။

తాత్పర్యము :

పూర్వొక్తమైన ఆ పురుషుని మహిమ చాలా గొప్పది, ఆయన ఇంకనూ గొప్పవాడు. ఈ సుహిమయంతము పురుషునిలో నాల్గవ భాగము మాత్రమే. మిగిలిన మూడు భాగములు నిత్యములై ఆత్మస్వరూపమున పై లోకముల ప్రకాశించుచున్నవి.

వివరణము :

ఈ వ్యక్తమైనట్లి, భూత భవిష్యద్వర్తమాన కాలములందు జగత్తునందు

్యాపించిన సృష్టియంతయూ పురుషుని మహిమయే. ఆపురుషుడు అతని

మహిమకన్నను గొప్పవాడు. ఈ వ్యక్తమైన సృష్ట్రజాలమంతా విరాట్పురుషునిలో నాల్గవ

భాగము మాత్రమే. అమృతస్వరూపమైన ఆయనలోని మిగిలిన మూడు భాగములు

వినాశ రహితము, నిత్య జ్యోతి స్వరూపమున ప్రకాశించుచున్నవి.

ప్రకృతి (పేరకుడైన ఆదిపురుషుడు సంకల్ప మాత్రముచే సృష్టి రూపమున

వ్యక్తమై సర్వత్రా వ్యాపించియుండి, అట్టి మహిమ కతీతుడై నిత్మడై సాక్షీభూతునిగా

విశ్వాత్మకుడైన పురుషుడు ద్రకృతి, పురుషుడుగా విభజన చెందెను— ఒకవ్యక్రి

చెతన్మము ఊహలలోని రూపాలుగానూ వాటిని సాక్షిభూతంగా చూచే సాక్షి

చైతన్యముగానూ యేర్పడినట్లు. నృష్టిలోని నామరూపాలన్నీ (పకృతిరూపాలు.

దానికాధారమైన నిరాకారము నిర్ణిప్తము అయిన చైతన్యము పురుషుడు. ప్రకృతి

గమక ఈ విశ్వాలన్నీ ఆ పురుషుని యొక్క ఒక్క పాదమేనని చెప్పడమైనది.

తతో విష్యజ్యక్రామత్ సౌశవానశనే అభిక

జీవుని దృష్టినుండి చూచిన చైతన్యముయొక్క నాల్గవ భాగమైన మెలకువ

లేక జాగ్రత్తు అవెడి పాదమే ఈ సర్వజగత్తు. స్వప్ప, సుషుప్తి, తురీయముల రూపమున

పురుపుడు అవ్యక్తుడై యున్నాడు. విశ్వముయొక్క కోణమునుండి చూచిన

నారాయణుడను పురుషునకు పరము, వ్యూహము, విభవము, అర్చా రూపములను

వాలుగు అంశములున్నవి. ఈ స్ట్రికులలోని చైతన్యమును అనిరుద్ద, ప్రద్యుమ్న,

సంకర్షణ, వాసుదేవ నామములతో పూర్వులు చెప్పిరి.

పురుమని నుండి ఉత్పన్నమై తిరిగి దానియందే ఐక్యత అను లయమును చెందును.

ఇదే సృష్టియాల కథ. నామరూపాత్మకమైన ప్రకృతంతా పురుషునియొక్క అంశమే

తిపాదూర్య ఉద్దెత్సురుషః పాదో స్మేహాభవాత్సునః!

ప్రజ్వరిల్లు చున్నాడు.

వ్యాప్తిచెందెను. ఇట్టి పురుషునకు పెరుగుట్ల తరుగుట యనునవి లెవు. ఇతని యొక్క నాల్గవవంతు జగత్తయినది. అట్లు ఉదయించిన పురుషుడు జగత్తునందంతటనూ

తాత్పర్యము:

వివరణము :

అంతరాత్మగా వ్యాపించెను.

మూడు పాదములుగా నున్నట్టి పురుషుడు తెరిగి జగత్తుగా ఉదయించి

స్వావర జంగమములయందు - ఆహారముపై జీవించు జీవుల యందు

(సాశనములు), జీవధర్మములు లేనట్టి పర్వతములు, నదులు, ఖనిజములు

(అనశనములు), నచేతనములు, అచేతనములు మొదలగు వివిధ దశలలోనికి

పురుమడు వ్యాపించియుండి వాటి యన్పింటికీ అతీతుడూ అనృష్టుడై మాయచే

కప్పబడియుండి — సృష్టి సంహారములద్వారా పున: ద్రకాశితుడగును, పిమ్మట మాయ

ఆవరించుటచే దేవ తిర్మగ్ మొదలయిన రూపములతో విభిన్నముగా వ్యాపించును.

పూర్వపు ప్రశయానంతరము తిరిగి జరిగేస్పష్టి క్రమమునిక్కడ సూచించడ

మైనది. దానిని గాఢనిద్ర నుండి తిరిగి మెలకువను పొందుటతో పోల్చవచ్చు.

గాఢనిద్రమండి స్వప్పావస్థ, దానినుండి జాగ్రత్తుకు పూర్వముండు తురీయావస్థ, దాని

నుండి జగదనుభూతి రూపకమైన మెలకువ కలుగును. నిద్రమండి మెలకువ, మెలకువ నుండి నిద్దకూ మారెడి సంధిలో తురీయానుభూతి స్వల్పకాలము కలుగునని, తిరిగి

అట్టి స్టితే ఒక యోదనకూ మరొక యోచనకూ నడుమ సంధికాలమున తృదికాలము

సంభవించునని కొన్ని యోగ శాస్త్ర గ్రంథములందు చూడనగును. అట్

మహాకారణమునుండి కారణము, దాని నుండి సూక్ష్మము, దాని నుండి స్వాలమూ

అయిన నృష్టి ఏర్పడుననికూడ ఈ మంత్రము తెలుపుతున్నది. కనుక పురుషుడు మహాకారణ, కారణ, సూక్ష్మలోకాలుగా వ్యాపించి చివరకు తిరిగి (అనగా క్రిందటి

(పళయమునకు పూర్వమువలె) మ్మాల రూపమున కూడ వ్యాపించునని చెప్పబడినది. తస్పాద్విరాడజాయత విరాజేఅధిపూరుష:

సజాతో ఒ త్యరిచ్యత పశ్చామ్భామిమధోపురణ

అట్టి పురుషునినుండి విరాట్ ఉద్భవించెను. ఆ విరాట్ అనురూపము నధిష్టించి పురుషుడుద్భవించెను. ఆ విరాట్ఫురుసుడు భూమికి అన్ని వైపులా వ్యాపించెను.

#### వివరణము :

రాత్సర్యము:

మొదట విరాట్ (ఎక్కువగా ప్రకాశించు గుణము గల) అను కాంతి గోళమువంటి అండముద్భవించినది. అందుకే పురుఘనకు హిరణ్యగర్భుడని పేరు. అట్టి (విరాట్) కాంతిగోళము తన ఉనికి యొక్క ప్పురణ కలిగియుండును. అదే స్పష్టియంతటికీ ఆధారమైన ఆది సంకల్పము. అట్టి విరాట్సనుండి పురుఘడుద్భ వించిను. అనగా తండియైన ఆదిపురుఘని నుండి పుతుడైన విరాట్సురుఘడుద్భ వించెనని అర్ధము. ఆ వెలుగే జ్ఞానప్వరూపము. సృష్టియంతటికీ ఆత్మ వెంటి విరాట్, సంకల్పము చేత తన నుండి ఈనృష్టి నెంతటినీ యుద్భవింపజేయును. ఆ విరాట్పురుఘడు బ్రహ్మాండమునకు పైనాకిందా ముందువెనుకలా, అన్నివైపులా వ్యాపించెను.

డైతన్యమున సంకల్పముత్పన్నమైనప్పుడే ఆ సంకల్పము స్వయం ద్రకాశమై వెలుగును. విరాట్పురుపుడు ఆది చైతన్యమున అట్లే విరాజిల్లెను, 'గనుక విరాట్పురుపుడనబడెను. శుద్ధ చైతన్య రూపమైన ఆత్మయందు పరిమిత చైతన్య రూపమైన అహంకారము భాసించుట దానికి సారూప్యము. విశ్వమంతటినీ తన దేహముగాగల అహంకారమే విరాట్పురుపుడు. సంకల్పమునకతీతముగా అన్నిదశలా మూలచైతన్యమున్నట్లు బ్రహ్మాండమునకు అన్నివైపులా విరాట్పురుషుడు, అతనికతీతముగా విశ్వచైతన్యము వ్యాపించి యున్నవని అర్ధము.

యత్పురు పేణ హవిషా దేవాయజ్ఞ మతస్వతు వసంతో అస్వాసీదాజ్యమ్ గ్రీష్మ ఇధ్మశ్రరద్దవి॥

### తాత్పర్యము :

దేవతలు పురుషుదను హవిస్సుచే యజ్ఞముచేసిరి. దేవతలు అనగా సాధ్యులు, ఋషులు, ఈ యజ్ఞమునందు వసంతఋతువు ఆజ్యముగను, గ్రీష్మము సమిథలు, శరత్తు ఆజ్యాతిరిక్రమగు హవిస్సుగనూ యుండెను ఈ సంవత్సరాత్మకమైన యజ్ఞమున పసంతఋతువు ఆజ్యమైనది. వసంతము

నంవత్సరమునకు మొదలు. ఆ నమయమున నర్వతా వ్యాపించియున్న

ఆదిపురుసుడు ప్రకృత్తి రూపమున విశేషముగా పుష్పించి ఫలించి ఫలవుప్పభరితమై

మధురముగా ప్రకాశించును. ఇట్లు అగ్నిని ప్రకాశింపజేయు ఋతువు గనుక ఆజ్యమని

చెప్పబడినది. ఆజ్యము వేసినపుడు అగ్ని ప్రజ్వలించిన విధముగా వసంతమున

చెప్పబడినది. శరత్వనందు నస్యములు ఫలించి సర్వజీవులకు ప్రకృతి ఆహారము

సిద్ధపరచును. ఆహారమే హావిస్సు. జకరాగ్స్ అగ్నిహోత్రుడు. శరదృతువునుండే ఈ

అగ్నిక్ హవిస్సు లభించును. అందువలన శరత్తు హవిస్సయినదని చెప్పబడినది.

ఇందు సమన్వయపడనట్లు కన్నించు అంశముల వివరములు ఉపోద్వతమున

గ్రీష్మ ఋతువున ఎండలు మండించుట చేత ఆ ఋతువు సమీధయని

సర్యప్రకృతీ ఒక్కసారి (పజ్వలించి యజ్జాగ్సివలె వెలిగి ఆనందతాండవమాడును.

వివరణము :

ఈ కాలచ్యకమే కాలపురుషుడు.

పురుషుడు పుట్టునవుడు దేవతలు వాని శరీరభాగములుగా అయిరి.

చ్యాకాకారముగా తిరుగు కాలస్వరూపమైన సంవత్సరమే వారు నిర్వహించు యజ్జము.

సప్పాస్యాపన్ పరిధయః త్రిప్పప్త సమీధః కృతాః

But. The book contains produce mistanes in the constant report 

దేవా యద్యజ్ఞం తన్వానా: అబధ్స్తో పురుషం పశుమ్ ॥

සංදියේදී.

చూడవలెను.

తాత్చర్యము :

అట్టి సృష్టియజ్ఞమున దేవతలు పురుషుని యజ్ఞపశువుగా చేసిరి. ఆ యజ్ఞమున ఏడు పరిధులు, యిరువది యొక్క సమీధలు పుండునట్టుచేసి అందు పురుమని

వివరణము :

విరాట్పురుమనియిందు పంచభూతములు, మనస్సు, అహంకారము కేవల

చెతన్యమును ఏడు పొరలుగా అభ్బాదించి యుందుట ఈ యజ్జమున మొదటి

పరిధిగానున్న ఏడు సమీధలు. జీవుని దెహమందు దేహ మానసములనున్న

పంచభూతములు, మనస్సు, అహంకారములు రెండవ పరిధిలోని ఏడు సమిధలు.

భూమి పైనున్న జేవరాశిని పరివేష్టించియుందు ఏడు గ్రహములు మూడప పరిధిగా

నున్న నమిధలు. ఈ మూడు పరిధులలోనున్న సమిధలు ఈ నృష్టి అనెడి

జీవదైతన్యము సప్తవ్యాహృతులచే సూచింపబడు ఏడు స్థాయిల అజ్వనపు పారలచే ఆవరింపబడిన సస్వాశ్వాసములు. త్రిస్పష్త సమిధలు ఆ అజ్జానముయొక్క

ఈ ఇరువది యొక్క పరికరములతో, పాశములతో దేవతలు జీవుడైన పురుషుని

శరీరమున బంధించి యజ్ఞపశువుగా చేసిరి. అట్టి బంధముల నుండి విడువడిన జివుడు ముక్తిపదమునొందిపరమాత్మ స్థితిని పొందును. (విద్యారణ్య భాష్యము.)

తం యజ్ఞం బర్జిష్ ప్రాక్ష ్ పురుషం జాతమగ్రతః।

దర్భలయందు స్థాపించి దేవతలు, ఋషులు యజనము దేసిరి.

అంశములే.

ారుగు యజ్జమున సూర్యుడు నర్వమును హుతము చేయు కాలస్వరూపుడగు

నిత్యము చక్రాకారమున పర్మిభమించు సంవత్సరాత్మకమైన కాలచక్రమున

యజ్జాగ్ని. అందు నిత్యము హుతమగు కాలములు సమిధలు. సప్పగహాల పరిధులు

యజ్జరూపమున పురుషుని బంధించియున్నవి.

ఏదావరణములు.

తేన డేవా అయజస్తప్పాధ్యా ఋషయశ్చయే။

కౌత్చర్యము :

హిరణ్యగర్భుడైన ఆదిపురుషుడే యజ్రసాధనాభూతుడు. అట్టి యజ్ఞపురుషుని

ప్రాక్టించి, బంధించి, అటుపిమ్మట జీవుని పశువుగా బంధించి, యజనముచేసి యర్పించిరి. యజ్ఞముచే యజ్ఞ సాధనములు గ్రహింపబడుచున్నవి. హవిస్సుయొక్క

వివరణము :

దేవతలు స్పష్టికి పూర్వమున యున్నట్లి అంతర్వామియైన ఆదిపురుమని

అభావమునందు ప్రధమమున నుద్చవించిన యతడే హవిస్సగుచున్నాడు. 'ప్రోక్షన్' పదముచే సకల సంస్కారములును గ్రహింపబడుచున్నవి. యజ్ఞ సాధనా భూతుడైన

వానిని ప్రొక్షనాది సంస్కారములచే సంస్కరించి దేవతలు యాగముచేసిరని అర్జము.

(విపుల వివరణకు ఉపాద్వతము చూడవలెను.)

తస్మాద్యజ్ఞాత్పర్వహత: సంభృతం పృషదాజ్యమ్ : పశూగ్రం స్టాగ్ంశ్స్మరే వాయవ్యా" ఆరణ్యా గ్రామ్యాశ్స్త్రమే။

తాత్పర్యము :

పూర్వేశ్రమగు పురుషమేధమను యజ్జమువలన సమస్తము పాంతమగుటవలన

యజ్ఞస్వరూపమగు వృషదాజ్యమను (చిలుకబడిన వెన్న) హవిస్సు సమకూరినది. ఆ హవిస్సు నుండి వాయువునందు, అరణ్యములందు, గ్రామ్యములందు సంచరించు

జీవులన్నియూ ఉద్భవించెను.

వివరణము :

అట్టి యజ్ఞమున సర్వము హంతపుయ్యేను. దానీ నుండి సమకూరిన ఆజ్యమునుండి వాయువునందు సంచరించునవి, అరణ్యములవసించునవి,

గ్రామ్యములైన పశువులు ఉద్భవించెను.

ఇచట కాలన్వరూపుడగు యజ్ఞపురుమని శరీరము రాశి చక్రముత్

పోల్చబడినది. దీనియందు పాంతముచేయబడిన జంతువులు రాశిచ్యకమున మేషాది రాసులకు చిప్పాములైన జంతువులుగా పోల్పడమైనది. 'ఆరణ్యాన్' అనిన అరణ్యమున సంచరించు సింహము మొదలగునవి సింహరాశిని సూచించును. 'గ్రామ్యాంశ్ర'

అని గ్రామములందు సంచరించు వృషభములు మొదలగు జంతువుల వలన వృషభరాశి, 'అజావయ:' అనిన మేషములు (మేషరాశి) — ఈ విధముగా తరువాత మంత్రములయందు యితరరాసులు సూచింపబడినవి.

సర్వహుతమనబడు ఈ యజ్ఞమునుండి సర్వజీవరాసులు నుద్భవించి, తిరిగి హవిస్సుగా చేయబడి ఆ యజ్ఞమునండే హంతమగు చున్నవి. నిత్యము తూర్పున ఉదయించు గ్రహాధిపతియైన సూర్యుడు తన చలనమువలన సంవత్సరమును యజ్ఞమున మేషాది రాసులను యజ్ఞపశువులనుజేసి హంతముచేయుచున్నాడు. యజ్జాగ్నియైన సూర్యుడు సర్వహుతమైనట్టి యజ్ఞపశువులైన రాసులను తిరిగి తూర్పున జనింపజేయుచున్నాడు. ఇట్లు ఈ యజ్ఞము నిత్యము జరుగుచుండును. సృష్టి లయములనబడు ఆధ్యంత రహితములైన క్రియలు నిత్యమూ

తస్మాద్యజ్ఞా త్సర్వహంతః బుచస్సామాని జజ్ఞిరే! ఛందాగొంసి జజ్ఞిరే తప్పాత్ యజుప్రస్నాదజాయత။

జరుగునదే సర్వహుతమను యజ్ఞము.

తాత్పర్యము :

సర్వము హంతము బేయబడినట్టి ఆ యజ్ఞమువలన యజ్ఞ పురుషునినుండి బుక్కులు, సామములు, గాయత్రి మొదలగు ఛందస్సులు ఉద్భవించెను. అందుండియే యజార్వేదముజనించెను.

వివరణము :

మొదలు ఒక్కటిగనున్న విశ్వవైతన్యము తాను బహుధా అగునట్లు సంకర్పించి అట్లగుటయే. ఈ సృష్టికి కారణమని వెనుక వివరించబడినది. అట్లయినను మూలతత్త్వముయొక్క ఏకత్వము నశింపడు. ఉపోద్యాతమున చెప్పబడినట్లు ఏకత్వము సాక్షి చైతన్యము వలేనుండి, అనేకత్వము అందుండి ఉత్పన్నమగు ఊహల పరంపర వలె దానితో ఎప్పుడునూ కలిసియే యుండును. ఏకత్వమును పురుషు డనియు. అనేకత్వమును ప్రకృతియనియు, ఈ రెండింటి ఐక్యతయే అర్థనారిశ్వరు డనియు మన పూర్వకులు చెప్పిరి. వాక్కు, అర్థమువోలె పార్వతీ పరమేశ్వరులు కలిసి యుందురని, వారీ జగత్పతరులని కాళిదాను చెప్పియున్నాడు. దీని యందు అనేకత్వము యొక్క ఉత్పత్తిని గూర్చి పురుషపూక్తమున చెప్పబడినది. అయినను అనేకత్వము యొక్క ఉత్పత్తిని గూర్చి పురుషపూక్తమున చెప్పబడినది. అయినను అనేకత్వముంతటనూ ఏకత్వము నిండియుందును గనుక సృష్టియంతయు పురుషుని మాసమేయని చెప్పబడినది.

ఈ ప్రకృతిని శక్తియనియు, ప్రాణమనియుకూడ అందరు, అట్లిశక్తి యొక్క వివిధ అయతాళములతో కూడినట్లి సమగ్ర నృత్య రూపమే మనకు గోచరించు స్టూల (పక్పతి.

అధునిక భౌతిక శాస్త్రముగూడ స్పష్టికి మూలమైనట్లి శక్తి వివిధ తరంగ దైర్యములతో చలించుట వలననే వస్తు బాహుళ్య మేర్పడినదని చెప్పుచున్నది. ఈ వివిధ తరంగ దైర్హ్మములతో కూడిన చలనమునే ఛందస్సులని మన పూర్వీకులు చెప్పిరి. శక్తి యొక్క ఛందోబద్దమయిన ప్రవృత్తినే 'ఋతము' అనిరి. ప్రాచీన చైనాలోని తత్వవేత్తలు దానిని 'జావ్' (లేక రీతి) అన్నారు. దీనిని తన తపశ్వక్తిచే ప్రత్యక్షముగ దర్బించినవాడు 'ఋషి' (అనిన ఋతము తెలిసినవాడు). అట్టి జ్వానమువలన కలిగిన పారవశ్వమున అతని నోటినుండి అప్రయత్నముగ వెలువడిన శబ్దరాశి 'ఋక్కు' ్ ఇట్టి ఋక్కుల సమ్మగ రూపము ఋగ్వేదము. సృష్టిని యజ్జ రూపమున దర్భించుటకు సాధనముగ యజ్ఞము చేయుటకొరకు ఋక్కుల వినియోగమును సూచించు వేదమంత్రరాశి యజుర్వేదము. అట్టి ఋక్కులనే నాదో పాసనగా గానము బేయవలసిన రూపమే సామవేదము. ఈ మూడు వేదములు ఒకే శక్తి నుండి యుత్సనృమైనవి గనుక సర్వహంతమను యజ్ఞమునుండి వేదములు ఉత్పన్నమైనట్లు చెప్పబడినవి.

తస్మాదశ్యా అజాయన్ర ఏకేచో భయాదత: గావేహ జజ్జిరే తస్సాత్ తస్మాజ్మాతా అజావయణ

ఆ యజ్జము నుండియే ఒకవరుస్తే రెండువరుసల దంతములు గల అశ్వాది పశుజాలము, మేకలు మొదలగునని ఉద్చవించెను.

వివరణము :

తాత్చర్యము :

జీవులలో వృద్ధిపొందు కోరికలు, కామక్రోధములు మొదలగు శక్తులుగూడ పశుజాలములే. ఇవి శుద్దినొంది సత్వము వృద్ధి పొందినప్పుడు జీవునికి రససేద్ధి కలిగి మోక్షపదము కలుగును.

<sup>\*</sup> అనుబంధము 1 చూడుడు.

ఇంకను ఇందువలన వాయు సంబంధమైన వివిధ వాయువుల (Gases) సృష్టియు, అరణ్యములనుంది అగ్ని సంబంధమైన (అరణి నుండి ఉద్భవించిన) సృష్టిగూడ సూచించబడినది.

యత్పురుషం వ్యదధు: కతిథా వ్యకల్పయ్: ముఖం కిమస్య కౌబాహా కాఊరూ పొదవుచ్యేతే॥

తాత్పర్యము :

ఇట్లు యజ్ఞము చేయబడిన పురుషుడెట్టివాడు? ఆయన ముఖమేది? బాహుద్వయమేది? వాని పాదములేవి?

వివరణము :

దేవతలు పురుమని యజ్దపశువుగచేసి యజ్ఞము దేసినపుడు ఆ పురుమని యేభాగములనుండి సృష్టియందు ఏ అంశము యేర్పడినవని ద్రశ్వవేయబడి తరువాతా మంత్రమున సమాధానము చెప్పబడినది.

బ్రాహ్మణో ఒస్య ముఖమాసీత్ బాహూరాజన్య:కృత: ఉారూ తదస్య యద్వెశ్య: పద్భ్యాగ్ం శూడ్రోఅజాయతు

బ్రాహ్మణులు సృష్టికిపూర్వము యజ్ఞపురుషునకు ముఖముగ నుండిరి. ఆయన బాహువులు క్షత్రియులుగా చేయబడినవి, ఆయన ఊరువులు వైశ్యులాయెను.

వివరణము :

తాత్చర్యము :

పురుషుని శరీరమునందలి ఎవిధ భాగముల ప్రాధాన్యతనా, స్వభావయులనూ అనుసరించి ఆయా శరీరభాగములనుండి వివిధ స్వభావములు, ప్రవృత్తులుగల నాలుగు వర్ణములవారునూ ఉద్భవించినట్లు చెప్పబడినది.

పాదద్యయమునుండి శ్వాదులు పుట్టిరి.

వాక్స్వరూపమగు జ్వానములకు ముఖము ముఖ్యస్థానము, ఉత్తముని ముఖము సత్యవాక్కునకును, విద్యాసంస్కారబోధనమునకును మూలము. (అందుకే వేదములు బ్రహ్మ ముఖములనుండి వ్యక్తమైనవని చెప్పబడినది.) అట్టిది సహజ ధర్మముగా గలవారిని జూహ్మణులనిరి. అందువలననే జూహ్మణులు బ్రహ్మ యొక్క ముఖమని చెప్పబడినది. భుజబలము, శౌర్యపరాక్రమములు కలిగి యుండు క్షతియులు పురుషుని భుజములనుండి ఉద్చవించినట్లు చెప్పబడినది. వారు ధర్మరక్షణ దుష్టశిక్షణ చేయుటకును, సామాజిక తేయన్ను కొరకును ఏర్పడినవారు.

(సంపద, ధనము) కృష్ణి వ్యాపారము మొదలగునవిచేసి ఆర్టించి సమాజమునకు అర్ధబలము చేకూర్పు వైక్యులు బలిష్టమైనట్లి పురుమని ఊరుపులనుండి యుద్భవించినట్లు చెప్పబడినది. అట్లే శారీరక్యశమ చేయు స్వభావము కలిగియున్నట్లి తాదులు పురుషుని పాదములనుండి యేర్పడిరని చెప్పబడినది. సమాజము వారికృషిపై నాధారపడి యుండునని సూచన.

బ్రాహ్మణ, క్షత్రియ, వైశ్య, శూద్రులను నాలుగు వర్ణముల వారు సృష్టింపబడి, యే వర్గమునకేగుణము నియమింపబడినదో తదుపరికూడ ఆయా వర్ణములు అ గుణములను పొందునట్లు మనుస్పుతిలో సృష్ట్మిక్రమ వర్ణనయిందు వివరింపబడినది. ఈ సృష్టి యజ్ఞము ననుసరించి నడచుటకు వలసిన జీవితవిధానము ధర్మము. స్వధర్నయజ్ఞ వ్యవస్థ వివిధ వర్ణములననుసరించి వారాచరించుటకు బ్రహ్మచే నృష్టించబడినదని భగవద్దీతలో చెప్పబడినది. అనగా ఆయా జీవుల గుణకర్మ విభాగములవలన సహజముగ చాతుర్వర్ణ మేర్పడినదని భావము.

మానవజాతి యంతము సమాజముగ నేర్పడినపుడు జరుగు త్రియ సామాజిక యజ్జము, శరీరములో వలె సమాజమునగూడ వివిధ వృత్తులు నీర్వహించు వ్యక్తులు వివిధ మనో స్రవృత్తులుగల వారందరును ఆశరీరములోని అంగములపలె సంఘణియన్ను కొరకు ఎట్లు పనిచేయవలెనో మాచించు నిమిత్తమే యజ్ఞపురుమని వివిధ శరీర భాగములనుండి వివిధ వర్ణముల వారుదృవించినట్లు చెప్పబడినది.

కాని నేటి కులములు వంకుచిత భావమును పెంపొందించి పరస్పర వైరములకు, భేదములకు కారణమగుచున్నవి. ఆదిలో ఏర్పడినవి వర్గములు (Classes) గానీ కులములు (Casles) గావు. ఈ వర్గధర్మములుగూడ ఆయా జీవులయొక్క పూర్వకర్మల ననుపరించి పుట్టుకతోడనే అట్టి స్వభాములేర్పడినవని భగవధీతలో చెప్పబడినది.

పురుషుడు ప్రకృతి అను రెండంశములు గల మూలతత్వమును సంయుక్త జీవకణముతో పోల్చవచ్చును. దానియొక్క విభజనవలన అసంఖ్యాకములైన జీవకణములతో చేయబడిన జీవదేహము లేర్పడునని జీవశాస్త్రము చెప్పుచున్నది. అట్టి జీవకణములన్నియు ఆ జీవి భావికాలమున జీవించుటకవసరమగు వివిధ దేహభాగములుగ రూపొంది, ఆయా కార్యములను నిర్వహించు సహజమైన అభినివేశము కలదిగ నేర్పడు సూత్రము సృష్టి క్రియకుకూడా అన్వయించును. మానవ సమజము అభ్యుదయమును పొందుటకు నాలుగు పురుపార్థములను సాధించవలసి యున్నది. అందుకవసరమగు అవయవముల రూపమున సమాజమనబడు సమిష్టి దేహమునకు అభ్యుదయమును చేకూర్చు ఆయా జీవ కణములవలె, సహజముగనే మోక్షప్రదమగు జ్ఞానములు ప్రసాధించు బ్రూహ్మణులు, ధర్మమును సాధించు కృతియులు, అర్హమును సమకూర్చు వైత్యులు, జీవితావసరముల రూపముననున్న కామమును సాధించు శూదులును ఉత్పన్నమయ్యిరని దీనిభావము.

చంద్రమా మనసోజాత: చక్షోస్సూర్యో అజాయతు ముఖాదింద్రశ్బాగ్నిశ్చ ప్రాణాద్యాయురజాయత॥

ఆ పురుషుని మనస్సు నుండి చెందుడు, నేత్రములనుండి సూర్యుడు, ముఖమునుండి ఇందుడును అగ్నియు, ప్రాణమునుండి వాయువు నుద్భవించిరి.

వివరణము :

తాత్పర్వము :

మానవుని మనస్సుపై చెందునియొక్క సభావము అధికముగా నుండునని జేవశాస్త్ర, మనస్తత్వ శాస్త్రములు కనుగొన్నవి. అట్లే జ్యోతిష శాస్త్రమునగూడ చెందగ్రహము యొక్క చెలనగతులు జాతకునియొక్క మానసిక స్థితిని సూచించునని చెప్పబడినది. పురుషుని మనస్సునుండి చెందుడుద్చవించినట్లు చెప్పబడుటకు

కారణము మానవుని మనస్సుపై చందునికిగల ప్రభావమే.

మన కంటియొక్క చూపునకు వెలుగు ఆధారమయినది. వెలుగులేనిచో కంటికి చూపులేదు. జగత్తంతటికిని వెలుగును ప్రసాదించువాడు సూర్యుడు. దానిని

పరిశిలించుటకు జీవులయందు సనిదేయు అట్టి దైతన్యమే విరాట్పురుషుని డైతన్యము గనుక సూర్యుడు అతని నేత్రములనుండి యుత్పన్నమయినట్లు చెప్పబడినది.

దేవరాజైన ఇందుడు వాక్కునకు ఆధిపతి. ఇతడు వాక్కు మూలమున వెలువడు సంకల్పము. దేవతలకు యజ్ఞమునందు నమర్పించబడు హోమ

ద్రవ్యముల నందించు వాహకుడు వహ్ని లేక అగ్ని. జీవుల దేహములయందు వివిధ యింద్రియ సామర్థ్యముల రూపముననున్న శరీరగత దేవతలకు ఆహార రూపమున ముఖము ద్వారా అందించి పోషించునుగనుక ఇంద్రుడు విరాట్పురుషుని ముఖమునుండి యుద్భవించినట్లు చెప్పబడినది. అట్లు ముఖమున గ్రహింపబడిన ఆహారము శరీరగత దేవతలకు (హవిస్సు) వహింపబడును గనుక వహ్ని లేక వైశ్వానరాగ్ని యజ్ఞపురుషుని ముఖము నుండి ఉత్పవ్యమయినట్లు చెప్పబడినది.

ఈ యావత్ సృష్టి రూపమున భ్రకటమైన చైతన్యశక్తియే ప్రాణము. ప్రాణమనిన చైతన్యయుతమైన చలనమని అర్థము. సృష్టియంతయు వివిధ స్వాయిలలో చలన భూయిష్టమయినదే. అట్టి చలనమున కాధారమయిన ప్రాణశక్తి యజ్ఞపురుషునియొక్క ప్రాణశక్తి నుండి వాయు రూపమున ఉద్భవించి, అదియే శ్వాసరూపమున జీవులకు ఆధారమైన ప్రాణశక్తిగా నున్నది.

నాఖ్యా ఆసీదంతరిక్షమ్ శీర్మోడ్యాస్సమవర్తత ၊ పద్స్యాం భూమిర్ధిశ: శ్రోత్రాత్ తధాలోకాగ్ం అకల్పయన్ ॥

ఆ పురుషుని నాబినుండి అంతరిక్షము, శిరస్సునుండి సత్య లోకము మద్భవించెను. ఆయన పాదములనుండి భూమి, కర్ణముల నుండి దిక్కులు ఏర్పడి

Whole This is confusion polariting institution in the spreading seeping (

ఇటి సర్వలోకములు ఆయనయిందే కల్పింపబడినవి.

తాత్చర్యము :

వివరణము :

అతడి శరీర భాగములనుండి ఏయే లొకములు ఉత్పన్నమైనవో చెప్పబడుచున్నది.

లోకములనిన వివిధ స్థాయిల చైతన్యము మనకసుభవమగు వివిధ స్థితులు.

చేతన్యస్థాయి ననువరించి తదనుగుణమైన లోకమున్నట్లనుభవమగును.

జాగ్రత్తునందు భౌతిక జగత్తునూ, స్వప్పమునందు స్వప్ప జగత్తునూ, ఊహల

యందూహాజగత్తుమా అనుభవమయినట్లు మరణమనబడు చైతన్యస్థితి యందునూ,

నాడులతో (ఈనాడులు కేవలము (పాణమయములు) అల్మకొనబడిన

దేహనిర్మాణమును దర్శించునని యోగశాన్ర్షము. అట్టే పురుషుడు సృష్టికాలమున

ఖగోళమును సృష్టించుటను తన నాభికమలమున సంయమము చేయుటగా

శారీరక శాస్త్రము చెప్పుచున్నది. అందువలన (కోత్రముల నుండి దిక్కులుద్వవించినవని

మానవులలో దిక్కును గూర్చిన ప్రజ్ఞ చెవుల సమీపమున నుండునని నేటి

ఇట్లు మనలోని దేహభాగముల వలన సంభవించు ప్రక్రియల ననుసరించి

యోగి నాభికమలమునందు సంయమము చేసిన తనయందుగల 72,000

ధ్యానస్థితుల యందునూ ఆయా లోకములు అనుభవమగును.

పదమూడప మండ్రమున పురుసుని దేహభాగముల నుండి మానవ

సమాజమున వివిధ వర్గము లేర్పడిన విధము చెప్పబడినది. అద్దే ఈ మంత్రమున

Mose This book contains printing mistakes in the sanshirs wereen 

పురుషునినుండి లోకములుత్పున్నమయినట్లు చెప్పుట రూపకాలంకారము మాత్రమే

కాదు. ఆ పురుపుడే అన్ని జీవులయిందు నిలచి ఆయారీతుల సృష్టినమభవించుటయే

పాదములనుండి స్వాల పదార్థ రూపమైన (భూమి) జగత్య ఉత్పన్నమయిన దనియు, ఆది పురుషునియందు ఒక భాగము మాత్రమే ననియు చెప్పబడినది.

సూచింపబడినది.

చెప్పబడినది.

సృష్టి జరుగుట.

వేధాపామేతం పురుషం మహాస్షమ్ ఆదిత్యవర్గం తమసస్సుపారే! సర్వాడి రూపాడి విచిత్యధీర : నామానికృత్వా 2. భివద ్యదాస్త్రేశ తాత్పర్యము :

పకల జీవరాసులను సృష్టించి వివిధ పస్తు బాహుళ్యమేర్చరచి అన్నిటియందు వ్యాపించియున్న పురుషుని "వీకటి" కవ్వల ఆదిత్య వర్ణముతో వెలుగొందు బ్రహ్మజ్యోతిగ నేను తెలుసుకొనుచున్నాను.

వివరణము : సూర్యరశ్శివంటి వర్లము (కాంతి) గలవాడును, విశ్వమంతటనూ వ్యాపించి విండియున్న ఆదిపురుషుడు అత్యంత మహిమాన్వితుడు. అట్లి పురుషుడు సూర్వకిరణమువంటి వెలుగుగ ప్రతి జీవిలో నున్నాడు. అతడే అంతర్యామియైన విశ్వచితన్నము. ఆదిత్యవర్ధము చీకటికవ్వల నున్నదని చెప్పటకొక అంతరార్లమున్నది. జీవుని యింద్రియములు బహిర్పుత్తి గలిగి యుండుట వలన వాటియొక్క పుట్నకను కారణమయిన ఆత్మ ('నేమ' అను ప్రజ్ఞ) ఎక్కడ నుండి ప్రకాశించుచున్నదో తెలిసికొనుట సాధ్యముకారు. మూతపడియున్న అంధకారమయమైన కారాగారమువలె

యింద్రియములనెడ్ బంధనములతో ఎప్పుడును మనస్సు బంధింపబడియుండును. మనస్సు అంతర్ముఖ మయినపుడు యింద్రియములనెడ్డి బంధనములు తొలగి శాశ్వతమయిన వెలుగు లేక విశ్వాత్మగా రూపొంది 'నేను శరీరమను' భావము (చీకటి) నుండి వెలువడును. ఇంబ్రియాను భవముల ద్వారా జరుగు మనస్సు యొక్క బహిర్పుత్తి 'చీకటిగా' చెప్పబడినది. ఈ అంధకారమున కతీతమై వెలుగొందునది ఆదిభూతమయిన వర్లము (ఓం) "ఆదిత్య వర్లము" (అజ్జానమను చీకటి కతీతముగ నున్నట్లి జ్వానస్వరూపమగు తేజస్సుగ భానిల్లు ఆదిచైతన్మమే ఈ యజ్ఞపురుఘడు) అని నేను తెలిసికొనుచుంటిని.

ధాతా పురస్పాద్యముదాజహార శక్రుపవిధ్వా" ప్రదిశశ్చ తమ్రు తమేవం విద్వానమృత ఇహభవతి నా ఒవ్య:పంథా అయనాయ విద్యతే « తాత్చర్యము !

మొట్టమొదట అహ్మ ఎవనిని ఈ సృష్టి స్వరూపుడగు పరమపురుషునిగ తెల్పెనో, వాలుగు దిక్కులు దిక్కొణములు ఎవని మయముగ ఇందుడు దర్శించెనొ అట్టి ఈ యజ్ఞపురుషుని ఈ విధమున దర్శించినవాడు ఇహలో కముననే అమృతత్వము ననుభవించును. ఇట్టి శాశ్వత స్థితిని పొందుటకు వేరు మార్గములేదు.

#### వివరణము :

సృష్టికి పూర్వము అదిపురుషుని సంకల్పముననుడ్చవించినను సృష్టికర్తయగు బ్రహ్మ ఆ వరపురుషుని తపోమూలమున గ్రహించి, ఆయనను జగత్పితగా గుర్తించి, ఆయనయందే సృష్టి స్థితి లయములు, సర్వలోకములూ దర్శించి, బాహ్యసృష్టియందు నిమగ్పుడయ్యేనని భాగవతములో చెప్పబడినది. అనగా విత్తనము నెండు మొలకగానున్న వృక్షమువలె యావత్ సృష్టిని 'విరాట్' రూపమున బ్రహ్మ దర్శించి ఆ విరాట్జను సంకల్పించుట కాధారమైన శక్తిని పరమపురుసునిగా గుర్తించెను. అట్టి బ్రహ్మ తన నాలుగు ముఖములనుండి నాలుగు విధముల నుద్చరించిన

వేదమనబరు ఒకేవాక్కు సృష్టిగా వెలువడెను. ఆ విధమున బ్రహ్మ సృష్టించిన నాలుగు విభాగములుగల పురుషుని ఇంట్రుడు నాలుగు దిక్కులుగను, దిక్కొణములుగను దర్శించెను.

ఈ విధమున సకల చరాచర జగత్వకు ఆధారభాతమయిన శక్తి లేక ఛైతన్యమును గుర్తించి, తన నుండి ఈ జగత్తు వేరు కాదనియు, తనయందు ఈ జగత్తును, ఈ జగత్తునందు తనను అనుభవపూర్వకముగ గుర్తించినవాడు జనన మరణముల కతీతమయిన ముక్తస్థిత్రిని పొందును. ఆయనను ఈ విధముగా నాత్మస్వరూపునిగా సర్వభూతాంతరాత్మగా 'నేను' అను ఆదిత్యవర్ధముగ తెలిసికొనుట కంటె వేరు మార్గము లేదు. యజైన యజ్ఞ మయజన్ల దేవా: తాని ధర్మాణి ప్రభమాన్యాసన్ । తేహనాకం మహిమానస్సదన్లే యుత్రపూర్వే సాధ్యాస్సంతి దేవాణ తారుర్వము :

దేవతలు యజ్ఞపురుషుని సర్వహంతమగు యజ్ఞమున యజనము గావించి అర్చించిరి, అనిన సృష్టిని యజ్ఞమయముజేసిరి. అట్టి యజ్ఞమే జగత్తును నిలబెట్టు ధర్మము. ఇది ప్రథమముగా సృష్ట్యాదిలో నేర్చడినది. ఈ యజ్ఞము వలననే పూర్వము 'సాధ్యుల'ను వారెల్లరును మహాత్ములై దేవతలుగ స్వర్గమును పొందిరి, వివరణ :

్ సృష్టిలయములు నిత్యము పునరావృతమగుచుండు ఆద్యంత రహితములగు క్రియలు. ఇవి ఒకే సూత్రమున కాధారముగా ఒక నిర్దీతమగు ధర్మము ననువరించి జరుగును. ఇదియే సృష్ట్యాదిలో నేర్పడిన ధర్మమని చెప్పబడినది.

సకల సృష్టికి ఆధారమగు దైతన్యము వివిధ స్థాయిలుగ నేర్పడినపుడు వ్యక్తిత్వము గల్గిన ఒక్కొక్క స్థాయి ఒక్కొక్క దేవతగా చెప్పబడినది. ఆధిశక్తి నుండి ఉత్పన్నమయిన సృజనాత్మక శక్తి స్థాయిలే ఈ ఋషులు, సాధ్యులు. ఈ ఋషులు సృష్టి కార్యము కొరకు సమిష్టిగా నిర్వహించు ప్రక్రియయే ఈ పురుషయజ్ఞము. ఇట్టి సృష్టి యజ్ఞ క్రియను నిర్వహించుట ద్వారా ఋషులు, సాధ్యులు ఆదిపురుషుని (లేక ఆది చైతన్యము) యొక్క సహజ స్టితిని తదనుత్రుతమగు సృష్టి ధర్మమును గుర్తించెదరు.

ఆది చైతన్యమునుండి సొధ్యులు, సిద్ధులు, దేవతలు సృష్టి సంకల్ప రూపమున వెలువడుట యజ్ఞము. వారు తిరిగి తమ ప్రవృత్తినననుపరించి యా సృష్టిని కొనసాగించుట మరియొక యజ్ఞము. కనుకనే వారు యజ్ఞముచేత యజ్ఞము చేసిరని చెప్పబడినది.

# అనువాకము

అద్ఫ్యాస్సంభూత: పృధివ్వై రసాశ్చ విశ్వకర్మణ: సమవర్షతాధి ( తస్య త్వష్టా విదధ మ్రూపమేతి తత్పురుషస్య విశ్వమాజానమ్మగే,) తాత్రర్యము :

ఈ పురుపుడు జలముల నుండియు, భూమియొక్క సారము (అన్నము) వలననూ విశ్వకర్మ సహాయమున (జీవునిగా) జన్మించెను. ఆతనికి త్వప్తయను ద్రజాపతి రూపమును కల్పించెను. ఈస్మెప్ట్ యంతయు బహిర్గతమగుటకు పూర్వము జానలోకమున మన్నది.

### వివరణము :

ఇందు పురుషుడు జీవున్లె నుద్భవించుట వివరింపబడినది. పురుషుడు జలమునుండి వుద్భవించినని చెప్పుటలో జీవభూతుడైన పురుషుడు

మాత్మగర్భమున (పృథ్వి, ప్రకృతి) గర్భొదకమునందు పొండరూపమున వృద్ధిచెంది జన్మించెనని యెద్దము. సకల జీవులు ఆదిపురుషుని రూపమలే గనుక పురుషుడు నిత్యము జీవుల రూపమున జన్మించుచుండును.

జలమునుండి యుద్భవించిన పురుషుడనిన జలస్వభావమగు చలనము కరిగియున్నట్టి బైతన్యమునుండి యుద్భవించిన సంకల్పమని గూడ నర్జము. అతడే గర్భస్థ జలమునుండి యుద్భవించు జీవాత్మ, ఆతడే బ్రహ్మజ్యోతియనియు, హీరణ్య గర్భుడనియు అయోని సంభవుడనియు, బైతన్య స్వరూపుడూ, విశ్వాత్మకుడు ఆనియు, జగత్తంతటికిని ప్రాణప్పందనాత్మక శక్తియనియు తెలిసికొనవలెను.

 దర్శించు ద్రజ్ఞయే 'త్వష్ట్. 'రస్యామను పదమునకు అనుభవమను అర్ధముగూడ

కలదు. మాత్మగర్భమున పిందము జలమునుంది యుత్పన్నమై అందే యుండినట్లు ఈ నామరూపాత్మకమగు విశ్వము గూడ సర్వవ్యాప్తమయిన ధార్మికశక్తిక్షేత్రముల నుండి ఉత్పన్నమై యుండినట్లు సూచించబడినది. అదియే రసము. రనమనిన అట్లనుభవమగునది. నగుణ బ్రహ్మమని గూడ చెప్పవచ్చును.

వేదాహామేతం పురుషం మహాన్రమ్ ఆదిత్య వర్లమ్ తమన:పరస్వాత్ । తమేవం విద్వానమృత ఇహభవతి నా ఒ వ్య:పన్మావిద్యతే ఒ యనాయ ॥ తాత్రర్వమ :

సకల చరాచర జివరాసుల సృష్టికిని వివిధ వస్తు బాహుళ్య మేర్చడుటకును కారణభూతుడై యన్నిటా తానే వ్యాపించియున్న పురుషుడు "చీకటి" కవ్వల ఆదిత్యవర్ణమున బ్రహ్మ జ్యోతిగా వెలుగొందు వానిగా నేనేరుగుచున్నాను.

వివరణము :

సృష్టిలోని అన్నిరూపములగూర్చి వివేచించి సాత్యికబుద్దిగల వాడు అన్నిటా ఆ వరమపురుషుడే యున్నాడని తెలుపునామములను వాటికి కల్పించి అ నామములను పఠించుచు, పురుషునకభివందనము చేయుచు "అజ్ఞానమను పెనుచీకటి కావలియొబడ్మగనున్న జ్ఞానమును, నూర్యకాంతితో నమమగు తేజోరూఫమునగల మహాత్ముడైన యీ పురుషుని తెలుసుకొందునుగాక"యని తెలిసికొనినవాడు ఆత్మజ్ఞాని యగును. బహిర్ముఖమై యున్న ఇంటియమనస్సులు అజ్ఞానాంధకారము. అవి

్రారుమడే. సృష్ట్యాడియందు పూర్వకల్పమున జగత్తు రూపమున ప్రవర్తిల్లిన సంస్కారములు తిరిగి ప్రకటమగుట యిప్పుడు జీవులకు జగత్తల్లే గోచరించుటకు కారణము, ఇట్టి సృష్టి స్థితిలయములను ఆయా జీవుల రూపమున అనుభవించు పురుమడే కర్త, భోక్త, జ్జాని, అజ్జానికూడా. ప్రవాపతిశ్వరతి గర్నే అంత: అజాయమానే ఖహంధా విజాయతే 1

ప్రజాపతిశ్చరతి గర్భే అంతః అజాయమానో బహధా విజాయతే ၊ తస్యధీరాః పరిజానంతియోనిమ్ మరీచీనాం పదమిచ్చంతి వేధసః॥

సృష్టికర్తయగు ప్రజాపతియను పురుషుడు సృష్టిసంకల్పము నొంది గర్భస్తుడై తిరుగును, పుట్టుక లేని వాడయినను ఆయన అనేక రూపముల బహువిధ జన్మములు పొందుచుండును, ఆయన జన్మ వైచిత్ర్యములను, మూలతత్వమును ధీమంతులు మహనీయులు మాత్రమే తెలసికొనగలరు. ప్రజాపతులగు సృష్టికర్తలు తమకు మూలమగు జ్యోతిమార్గమును తెలిసికొనగోరుచుందురు.

#### వివరణము :

తాత్పర్వము :

సర్వ్యకా నిండియుండి తన యునికియొక్క స్పురణ గలిగియున్న అది చైతన్యము వివిధ స్థాయిలందు కక్ష్యలుగ నేర్పడుట వలన ఈ జగత్తేర్పడినది. ఇట్లు నృష్టియందలి సర్వజీవులకు వస్తు జాలములకు ఆధారమగు ఆది చైతన్యమే అట్టి రూపమున ప్రకటమగును. అనగా ఆది పురుషుని నుండి పకల సృష్టియు నుద్భవించి మరల ఆయనయందే లయము చెందుచున్నను ఇట్టి క్రియల వలన చెలించని వాడయి స్థిరముగ సౌక్షీభూతుడయికూడ యున్నాడు.

యేదేవేభ్య ఆతపతి యో దేవానాం పురోహితః పుర్వాయో దేవేభ్యో జాతః నమోరుదాయ బ్రహ్మయే ॥

తాత్చర్యము :

ఎవడు దేవతలకన్నను మొదటివాడో, ఎవడు దేవతలకు హితము చేయుడు వారికొరకు వెలుగుచుండునో ఆట్టి బ్రహ్మహ్యాతి విశ్వాత్మతగు పురుషునకు నమస్కారములు. వివరణము :

చెప్పబడినది, అట్టి శక్తికి బ్రబోథము కల్గించునాడు అదిపురుషుడు.

దేవతల కొరకు వెలుగుననగా అట్టి సృజనాత్మక శక్తిస్థాయిల రూపముననున్న

దేవతలనిన సృష్టియజ్ఞమును నిర్వహించు ప్రజ్ఞాపుయ చైతన్యస్థాయిలు.

చైతన్యమును కాధారమగు ప్రజ్ఞగా వెలుగొందు చుండునని భావము.

ఈ సృష్టి జాలమంతయు జటిలమగు వివిధ కూర్పులతో కూడినధి. ఈ సృష్టి

తన క్రమమును తప్పి అసందర్భమగు మార్పులకు గురికాకుండా క్రమమార్గమున

ప్రకృత్తి పరిణామముననుసరించి నడచుటకు ఆధారమయిన శక్తినే దేవతలని

జీవుని శరీరమున యింద్రియ రూపముననున్న దేవతలకు హితముచేయు

బుద్ధి స్వరూపమునకు మూలమయిన పురుషుడు పురోపాతుడని చెప్పబడినది. అతడు

ఇంద్రియములు, మనస్సు, బుద్ధి మొదలగువాటిద్వారా వెలుగు చైతన్య స్వరూపుడు.

మనయిందు అట్టి వెలుగును గుర్తించి ఆయనకు నమస్కారము చెప్పుటలో ఆ జ్యోతి

యందు తన పరిమిత ప్రజ్ఞ లీనమై మోక్లపదము అభించును.

రుచం బ్రాహ్మం జనయన్లః దేవాఅగ్రే తద్మబువన్ ।

యెప్పైకం బ్రాహ్మజోవిద్వాన్ తస్వదేవా ఆసన్వశేఖ

తాత్పర్యము :

స్పష్యాదియందు దేవతలు బ్రహ్మలేజన్సును ఉద్చవించ జేయుచు ఆ విశ్వమూర్తిని యిట్లు స్మతించిరి : "ఎవరు విన్ను ఈ విధముగా గుర్తించి తెలిసికొందురో అట్టివారికి దేవతలందర్శు పల్లె యుందురు.

వివరణము

జ్యోతి స్వరూపుడగు పురుమనిగూర్చి దేవతలెల్లరు ఫలశ్భతినీ కీర్తించిరి. ఎవరు ఈవిధముగ ఆ పురుషుని అనుభవ పూర్వకముగ గుర్తించెదరో అట్టివారికి దేవతలు వశులగుదుదు. అనిన ఆ నత్యమును దర్శించివాడు సృష్టికర్తలగు దేవతలయొక్క సామర్యమును పొందును. తానును ఆడిపురుషుడై సంకల్పమాత్రమున సృష్టి చేయు  ్రైన్ ప్రాంధును. అనగా ఆధిపురుమడే తానని గుర్తించును, అట్టి వాటిని మన గ్రాపములు గురువని తెల్పి ఆతడే త్రిమూర్చాత్మకుడు. సర్వదేవమయుడు అని

్రాములు గురువని తెల్పి ఆతడే త్రిమూర్తాత్మకుడు. సర్వదేవమయుడు అని కర్తించినవి. అట్టి తత్వవేత్త నాశ్రయించియే జ్వానము పొందనగునని ఛాండోగ్యోప నాషత్తు, జగవద్దీత (4:32) చెప్పుడున్నవి. ఆట్టివారు అవతార పురుషులు గనుక వారి నారాధించుట పొంద్రవదాయమైనది. ఇంకను అట్టి జ్వానమును పొందుటయే వరమలక్ష్యమని ఈమంత్రము తెల్పుడున్నది.

హీశ్చత్రే లక్ష్మీశ్చ పత్స్మౌ, అహోరాత్రౌ పార్వే; ၊ సక్షత్రాణి రూపమ్ అశ్వివొవ్యాత్తం ၊ ఇష్టం మనిపాణ ఆముం మనిషాణ సర్వంమనిషాణ။

నీకు శ్రీదేవియు. భూదేవియు భార్యలు. రాత్రింబవళ్ళు నీ కిరుద్రక్కలు.

నక్షత్రములే నీయొక్క రూపము. అశ్వినులు నీముఖము. యజ్ఞము డేయబడిన దానిని (హచిన్నును) వా యీ పర్వమును స్వీకరించి మన్నింపుము.

వివరణము :

తాత్చర్యము :

సృష్టియందలి శక్తి (శ్రీదేవి), నామరూపాత్మకమగు సకల సంపదయు (లక్ష్మి) పురుషుని వశమున ప్రవర్తిల్లుచుండును. అతని ఇరువురు పత్పులనిన ఉన్మేష నిమేషములు, రేయింబవళ్ళు, ఉఛ్ఫ్యాస్ నిశ్వాసములు, జనన మరణములు, సృష్టిలయములు మున్నగునని ఆతనినాణియిందుకొని జరుగుటయని సూచింప బడినది, ఈ జంటలు ఆది పురుషుని కెండు పార్యములు, ఆకాశమున వ్యాపించిన సూర్యాని గోళములు, నక్షత్రమండలములు ఆయన రూపము. కాలపరంపరన నడచు దివారాత్రముల కారంభకులగు అశ్వినులు ఆయన ముఖము (నోరు), అనిన పర్వమును భక్షించునట్లి కాలము ఆయన ముఖము (భారాత్రములనిన

జ్ఞానాజ్ఞానములనిగూడ తలంపవచ్చు.) నాయందుగల యింద్రియ మనోబుడ్డి ప్రాణములన్నియు నీవిగా గ్రహించి ఈపవిత్ర యజ్ఞమున నీవి యుపయోగించి తద్వారా నాకు అంతర్యామిత్వము సిద్దించునట్లు చెయుమని దీనిభావము.

# දාගල්ාන

పురుషసూక్తాన్ని నిత్యమూ భావయుక్తంగా పరించడం, దాని అర్మాన్ని మననం చేయడం వ్యక్తులకూ సమాజానికీకూడా ఎంతో (శేయస్కరం.

పురుషడనబడి విశ్వ చైతన్యశక్తి తన సంకల్పాన్ననుసరించి అనేకమయినదనీ దానియొక్క వివిధ అంశాలు (దేవతలు, లేక స్రకృతి శక్తులు) సామరస్యంగా పనిచేయడంవలన ఈ సృష్టి యిలా కొనసాగుతూందనీ ఈ మంత్రం చెబుతుంది. ఈ బావాన్ని వ్యక్తులు జాగా మనసంచేసి అట్టి దృష్టిలో తక్కిన సృష్టినిగూర్చి దానిపట్ల తమవైఖరిని సంస్కరించుకుంటారు. క్రమంగా తనలో నేమున్నదో అదే అన్నిటిలోనూ నున్నదన్న సత్యం హృదయగతమైనప్పుడు కలిగే పర్యవసానమే స్టేమ. పరమ స్టేమరూపమే భక్తి. 'అత్మవత్సర్యభూతాని' అన్నట్లు సర్వజీవులపై అట్టి వ్యక్తికి ఆత్మీయత కలుగుతుంది. ఆ (పేమజ్యోతిలో స్వార్థ అహంకారాది ఛాయలు అంతరిస్తాయి. అది అత్మజ్ఞన రూపమైన పరమశాంతికి కారణమవుతుంది.

సకల జీవులూ అట్టి శాంతిని తృష్టిని కోరుతాయి. దానికై అవ్వేషిస్తూ వుంటాయి. ఇదే సర్వజీవుల జీవితకథ, కానీ బాహ్యాసృష్టిలో సర్వజీవులు ఆ తృష్టికోసమై చేసేకృషి నిప్పలమవటం చూస్తాము. మానవులంతా ఎన్నివున్నా తృష్టిలేక ఆ తృష్టికోసమై కీరి, ధనము, అధికారము మొదలైనవాటి ద్వారా దాన్ని సాధింపయత్నించి ఆ ఫలితాన్ని పొందలేదు. ఎట్టి కొరతలేనిస్టితి ఎవరికీ లభించటంలేదు. కానీ గాధ నిద్రావస్థలో చతివ్యక్తి దానినే పొందుతున్నాడు. ఆ స్థితిలో నిరుపేద, చక్రవర్తికూడా ఒకే తృష్టిననుభవిస్తారు. ఈతృష్టి వారికెలా వస్తున్నది?

తొట్టినిండా స్వచ్ఛమైన వీరున్నాయనుకోండి. ఆనీరు నిశ్చలంగా వున్నప్పుడు. తొట్టి ఆరుగు న్నష్టంగా కనబడుతుంది. కానీ ఆనీరే కలతచెందినప్పుడు ఆదికన్పించదు. మనమే ఆతొట్టి, మనస్సే ఆవీరు. తొట్టి అడుగే గాధనిద్రలో అనుభవమయ్యే శాంతి. వీరు కలతచెందుటయే మెలకువ, స్వప్త స్థితులలో కలిగే భావసంఘర్షణ.

Note Talk project retains printing this side; in the sareful verse

మామూలుగా మనకేఅనుభూతి కలిగినా అది జూవేంద్రియముల ద్వారా లభించవలసినదే. గాడనిద్రలో అవి పనిచెయ్యవు గనుక అప్పుడనుభవమయ్యే శాంతి, త్వప్లి బయటనుండి మనకు సంక్రమించేదికాదు. మనలోనే వున్నదన్నమాట. మెలకువ స్వప్పావస్థలలోని భావసంచలనము వలన అది మరుగుపడుతుంది. ఎట్టి కొరతాలేని అట్టి శాంతిని మనలో వుంచుకొని బయట జగత్తంతా వెతికితే ఎలా దొరుకుతుంది.

మేకపిల్లను చంకనపెట్టుకొని ఊరంతా గాలిస్తే ఏమి ప్రయోజనం? మనమూ సృష్టిలోని మిగిలిన వస్తువులూ వ్యక్తులూ తత్త్వత: భిన్నమని విశ్వసించటం వలన స్వార్థము, రాగద్వేషాలు బలపడతాయి. ఈ దృష్టి సంఘంలో అవినీతికిదారితీస్తుంది. అలాకాక పైన చెప్పినట్లు నృష్టిలోని వైవిధ్యం మన మవోయింద్రియ నిర్మాణాల పర్యవసానమేననీ తత్వతః అన్నీ ఒక్కటేననీ ఎంత దృఢంగా తెలిస్తే అంతమేరకు పై చెప్పిన దోపాలు ఫలుచబడతాయి. అట్టివార్ జీవితాలు స్వార్డపూరితాలు కాక అంతమేరకు నిస్వార్డమైనవిగా, సృజనాత్మకము విర్మాణాత్మకము అయినవిగా సంస్కరించబడతాయి. ప్రతివ్యక్తీ సమాజమనే దేహంలో దాని (శేయన్నుకై సామరస్యంగా పనిచేసే జీవకణాల లాగా పనిచేస్తారు. అంతమేరకు

పురుషనూక్తంలోని భావాన్ని హృదయంలో నిలుపుకోవటం వలన మరొక ప్రయోజనంకూడా వుంది. పారమార్థిక సత్యం నామ రూప (కియారహితమైనది మాత్రమేనన్న బ్రాంతి వీడుతుంది. సృజనాత్మకము నిర్మాణాత్మకము అయిన సృష్ట్మికియను నిర్వహించేదిగా, అట్టి రూపంతో వెలిగేదిగా కూడా అది దర్శనమిస్తుంది.

ఆనందదాయక మవుతుంది.

వ్యక్తిగతంగా కూడా వారు శాంతినీ తృష్టినీ పొందుతారు. నిస్స్వర్గమైన జీవితమే

ఆ వత్యాన్ని పారమార్థికులు గుర్తించినప్పుడు వారి జీవితాలు న్నిష్కియత్వానికి బంధింపబడవు. వ్యక్తులు తమ విధులను ఆ సృజనాత్మక మైనశక్తియొక్క క్రియలుగా దర్శించి కర్పత్వ బోక్నత్వ బంధాలలో తగులుకొనక కర్మబంధ ఏముక్తులై వెలయగలరు. కర్మ ఫలాపేక్షను మాత్రమే సన్యసించి తమ జీవితాలను నిష్కామకర్మ యోగంగా కొనసాగించగలుగుతారు. 'యోగ: కర్మను కౌశలమ్', 'సమత్వం యోగవుచ్చతే' అన్న గీతావాక్యాలు వారిజీవితాలలో సార్థకవుతాయి. ఆధ్యాత్మికానికి \$2\$\frac{1}{2}\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau^2\tau

ఐహికానికి గల వైషమ్యం అంతరించి ఐహిక పరమార్థాలకు ఏకైక మార్గంగా రూపొంది పరమార్థం ఐహికాన్ని నిర్వష్టమొనర్చగలుగుతుంది.

నేటివిజ్ఞాన శాస్త్రం పురుషసూక్తంలోని భావాలను బలపరచడం ఎంతో ముదా వహం. పురుషసూకార్ణ దృష్టితో వాటినధ్యయనం చేస్తే నేటివిద్య నిరర్జకము గాక పరమ శ్రేయోదాయకవుతుంది. నేటి విజ్ఞానశాస్త్ర సహాయంతో పురుషసూక్తార్మాన్ని అవగాహన చేసుకోవడం వలన విజ్ఞానశాస్త్రం సార్జకమై వరమ (శేయన్ను సమాదించగలుగుతుంది. నరస్వారాన్ని సౌకర్యశానికి నేటి నిజాన శాస్త్రాని

డ్రసాదించగలుగుతుంది. పరమార్థాన్ని పొందడానికి నేటి విజ్ఞన శాస్త్రాన్ని తోసిపుచ్చనక్కరలేదు. నేటివిజ్ఞన శాస్త్రాన్ని ఆర్డించి వినియోగించుకోవడానికి పరమార్థాన్ని మూడ విశ్వాసంగా అభూత కల్పనగా త్రోసిపుచ్చనక్కరలేదు. వేదాలు సత్యం కావదానికి నేటి విజ్ఞన శాస్త్రాన్ని కాలతన్ననపసరంలేదు. నేటి విజ్ఞన శాస్త్రాన్ని ఆర్జించడానికి వేదాలను కాలదన్న నక్కరలేదు. సంపూర్ణ మనోవికాసాన్ని పొందిన ఆధునిక మానవుడుగా జీవించడానికి ప్రాచిన భారతీయ సంస్కృతిని నిరాకరించి కన్నతల్లిని విడవాడిన దౌర్భాగ్యులము కానక్కరలేదు. ప్రావీన భారతీయ సంస్కృతి యొక్క వికాసరూపాలుగా జీవించడానికి అంతర్మాతీయ వైజ్ఞానిక ప్రగతికి కళ్ళు మూసుకోనవసరం లేదు. ఈ రెంటివీ చేకూర్చుకోవడానికి పురుషసూక్తం గొప్ప సహకారి.

సంఘానికి వ్యక్తికి ఒకేసారి శ్రేయస్సును చేకూర్పగల పరికరము పురుషమాక్షం వెంటి వేద మంత్రాలకు ఖిన్నంగా వేరొకటోట కనిపించదు. ఇది శృతిఫలము. అదే ఫల్మకుతి.

> "తమసోమా జ్యోతిర్ధమయ మృత్యోర్మా అమృతంగమయ"

సహనావతు సహనౌభునక్తు సహవీర్యం కరవావహై తేజస్వినావధీతమస్తు మావిద్విపావహై ఓమ్ శాన్రి శ్వాన్తి శ్వాంతి:॥

> 'సర్వేజనా స్పుఖినోభవన్ను లోకాస్పమస్తా స్పుఖినోభవన్ను'.



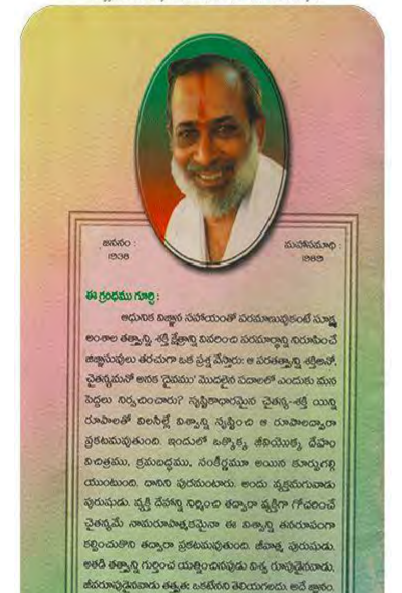
(54)

# పూజ్య ఆచార్య శ్రీ ఎక్కిరాల భరద్వాజ స్వామి విరచితమైన అపూర్వ ఆధ్యా<u>త్</u>మిక వైజ్ఞానిక గ్రంథములు

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | eVEX         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 🐧 సాయిల్అమృతము (మేలుప్రతి)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 75-00        |
| (సాదా ప్రతి)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 60-00        |
| 🐧 సాయినాధ ప్రబోధామృతము                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 25-00        |
| గాయి నబ్జెఖ (బొండు)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 55-00        |
| (సాదాప్రతి)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 45-00        |
| గాయినాధ స్త్రవనమంజల                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2-00         |
| గాయినాధ పూజ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10-00        |
| එවර් ජෙන්නන                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 6-00         |
| \$ SERVICE OF THE PROPERTY OF T | 2-00         |
| సర్యంగము - భజన                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4-50         |
| එවේ දූීණු సందర్భనము                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 10-00        |
| <b>విజ్ఞా</b> న వీచుకలు                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 46-00        |
| వలప్రశ్న                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 20-00        |
| గుగమెందుకు?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10-00        |
| බහ තසං?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 6-00         |
| ధ్యానయోగ నర్వస్యం                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 33-00        |
| 🐧 గురుచరిత్ర (మేలు ప్రతి)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 75-00        |
| (సాదా ప్రతి)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 60-00        |
| దత్తావతార మహాత్ర్యం                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 20-00        |
| රිංකීමෙරාහ් (වර්.සි <sub>න්</sub> තිකේදී) (ලි රාර්යේව <u>ල්)</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 35-00        |
| 🗮 ිබ්තා සපුංහන කාණණු                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ,en <u> </u> |
| 1. ලී ඖජවඖඪ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 20-00        |
| లవధూత శ్రీ - దీరాలస్వామి                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 20-00        |
| <ul> <li>శ్రీ అనందమయి అమ్మ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 20-00        |
| 🕯 అవధూత శ్రీ వెంకయ్మ స్వామి                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 30-00        |
| <ol> <li>නීතින් බාහර්ඛා කරමු</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 25-00        |
| 🐧 බංහරම් පහත්තිබ් හතෙ ස්වමු                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 20-00        |
| 7. స్కామ్ సమర్థ (అక్కల్ కోట స్వామి)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 20-00        |

## Purushasuktha Rahasyamu

Pujya Acharya Sri Ekkirala Bharadwaja



అట్టి క్యానాన్ని పొందటమే గమ్మం, దాని సాధనామార్గాన్ని, ఈత్విక

అవగామునుం ఇచ్చేదే పురుషనుత్తము.

Rs. 20/-